
حضرت آیت الہ شیخ محمد جواد فاضل لنران ک سائٹ
اردو زبان میں دروس » قرآن دروس » قرآن میں معاد »

February 2026 17 تاریخ

مومنین پرموت کے وقت ملائہ نازل ہوتا ہے
درس 13 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمد له رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

: «انَّ الَّذِين قَالُوا ربنَا اله ثُم استَقَاموا تَتَنَزل علَيهِم الْمَئةُ الا تَخَافُوا و تَحزنُوا وابشروا بِالْجنَّة الَّت كنْتُم تُوعدُونَ »اس .1
آیه کریمه کے بارے میں کچھ مطالب بیان ہوئےاس کے ذیل میں کچھ روایات نقل یں ہم ابھ اسے بیان کرتے یں
عل بن ابراہیم نقل کرتا ہے: «إن الذين قالوا ربنا اله ثم استقاموا، قال عل ولاية أميرالمؤمنين(ع»(ال سنت کے
تفاسیر میں زیادہ سے زیادہ ی بیان ہوا ہے کہ اعتقاد اورعمل صالح پراستقامت کرنا ہے لین صجیج اعتقاد کیا
ہے یہ بیان نیں ہوا ہےواضح ہے ''ربناالہ '' کو وہ شخص بول ستا ہے جو خداوند متعال کے فرامین پر
اعتقاد رکھتا ہو اورخدا کے فرامین میں سے ای امیر المومنین ع ک ولایت ہے کہ آیہ کریمہ بلاغ  اس پردلالت

کرت ہے۔ «يا ايها الرسول بلّغْ ما انزِل الَيكَ».

 اگرکوئ زبان سے ''ربنا الہ ''بولے لین امیرالمؤمنین علیہ السلام ک ولایت پر اعتقادنیں رکھتا ہو تو وہ اپنے اس ربناالہ
کنے میں جھوٹا ہے اسے امیر المومنین ک ولایت پر استقامت کرنا چاہیئے یعن جس کے پاس ولایت ہو اس کے پاس
یں ہے ، یہ آیہ کریمہ کہ جسے خدا وند متعالن یں ہے اس کے پاس کچھ بھپورا دین ہے اورجس کے پاس ولایت ن
نے پیغمبر اکرم ص سے فرمایا اگر اسے نہ بتلائے تو گویا رسالت کو ہ انجام نیں دیا !اس سے ای مطلب واضح ہوتا
یں اس کے پاس کچھ بھہے وہ یہ ہے کہ جس کے پاس ولایت ہو اس کے پاس تمام دین ہے اور جس کے پاس ولایت ن
نیں ہے کیونہ ہم کتے یں کہ جس کے پاس ولایت نیں ہے اس ک نماز صحیح نیں ہے اور اس کا روزہ روزہ نیں
ہے اور اس کا حج ،حج نیں ہے ؟ اس بات ک اصل بنیاد قرآن کریم ہے ، خداوند متعال نے پیغمبر اکرم ص سے فرمایا
ہے ''ان لم تفعل'' اگر اس کام کو انجام نیں دیا تو گویا خدا ک رسالت کو انجام ہ نیں  دیا ، یعن دین ک اب ت جو تبلیغ
ک ہے وہ سب کچھ ضایع ہو جائے گا اوران کا کچھ فایدہ نیں ہے پس جو شخص چاہتا ہے کہ اس کا دین کامل ہو
اور اپنے دین پر استقامت سےرہنا چاہتا ہے تواسے امیرالمومنین ک ولایت پراستقامت کرنا چاہیئے''عل ولایت امیر
المومنین '' استقامت کا فرد اکمل ہے یعن استقامت کے مصادیق میں سے فرد اکمل امیر المومنین ک ولایت پر استقامت

کرنا ہے ۔
ساتویں روایت میں محمد بن مسلم امام صادق علیہ السلام سے سوال کرتا ہے«سألت أبا عبداله(ع) عن قول اله عزوجل إنّ
الذين قالوا ربنا اله ثم استقاموا فقال ابو عبداله (ع) استقاموا عل الائمة واحداً بعد واحد» اس روایت میں تمام آئمہ پردلالت
کرت ہے یعن جن لوگوں نے امام کاظم علیہ السلام کے بعد امام رضا علیہ السلام ک امامت کو قبول نیں کیا اورواقفیہ
ہو گئے اورامام موس بن جعفر پرتوقف کیے اوران کے بعد کے اماموں کو قبول نیں کیایہ لوگ بھ اس آیت کریمہ میں

شامل نیں یں آیہ کریمہ میںفرماتا ہے «استقاموا عل الائمة واحداً بعد واحد».
ای اور روایت اب بصیر ک روایت ہے کہ وہ امام صادق علیہ السلام سے نقل کرتا ہے  «ف قول اله عزوجل إنّ الذين
قالوا ربنا ثم استقاموا تتنزل عليهم الملائة قال: هم الأئمة عليهم السلام و تجري ف من استقام من شيعتنا» فرماتا ہے یہ آیہ

کریمہ ہمارے شیعوں میں سے جو استقامت کرے ان کے بارے میں ہے ۔
ای اورروایت میں ابو الجارود امام باقر علیہ السلام سے نقل کرتا ہے  «إن الذين قالوا ربنا اله، يقول: إستملوا طاعة اله و
طاعة رسوله وولايه آل محمد(ع» فرماتا ہے کہ ربنا الہ کا معن ہ یہ ہے کہ خدا اوررسول ک اطاعت کرے اور آل پیغمبر
ک ولایت کو قبول کرے لذا یہ ''ثم استقاموا'' ربناالہ سے ال کوئ چیز نیں ہے بلہ یہ وہ ہے اور اس پر استقامت

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/urdu/lessons/category/1395
https://old.fazellankarani.com/urdu/lessons/category/1713
https://old.fazellankarani.com/urdu/lessons/category/1396


کرنا ہے ۔
استقامو ا ف ہ '' کو صرف اعتقادی مسائل بتایا ہے اور''استقاموا '' کو مقام عمل بتایا ہے یعنبعض تفاسیر میں ''ربنا ال
العمل 'ہم یہ عرض کرتے یں کہ ایسا نیں ہے ! بلہ ''ربنا الہ '' میں سب شامل ہے اور''استقاموا'' کا معن ''ربنا الہ ''
پراعتقاد رکھنا ہے ،کون لوگ خدا کے اپنے رب ہونے کا اعتقاد رکھتے یں ؟وہ لوگ جو خدا و رسول ک اطاعت کرتے
یں اورپیغمبراورآل پیغمبر ک ولایت کو قبول کرتے یں اور اس کے بعد اس پر استقامت کرے ''اطیعوا الہ و اطیعوا الرسول''
البیت ک ولایت کو قبول کرے اوراس پر آخرعمر ت باق رہے ، ہم ''ربنا الہ '' کو قول اور''استقاموا'' کو عمل مسئلہ نیں
بتا ستے بلہ اس ربنا الہ میں سب کچھ شامل ہے اس وجہ سے اس روایت میں فرماتا ہے «قالوا ربنا اله استملوا

طاعة اله و طاعة رسوله و ولايت آل محمد عليهم السلام ثم استقاموا عليه».
اس طرح ک کچھ دوسری روایات بھ یں جن میں بیان ہوا ہے کہ ''ربنا الہ '' میں امیر المومنین اور آئمہ معصومین علیم
السلام ک ولایت بھ شامل ہے اگر اس آیت کے ذیل میں یہ روایات بھ نہ ہوتیں تو بھ یہ مطلب دوسری آیات سے استفادہ
ہوتا کہ اگر کس کے پاس ولایت نیں ہے تو اس کے پاس دین نیں ہے ! جیسا کہ اگر پیغمبر اکرم ص ولایت کو نیں
پنچاتا تو گویا ان کے ذمہ پرخدا نے جو رسالت رکھا تھا وہ ناتمام تھا ، لذا اس بارے میں یہ آیات اور روایات بخوب دلالت
کرتیں یں ، اس سے ہم یہ نتیجہ لے ستے یں کہ «تتنزل عليهم الملائة»  یعن ملائہ کا نازل ہونا سارے مسلمانوں کے
لئے نیںے بلہ یہ تتنزل عليهم الملائة ألا تخافوا و لا تحزنو»  شیعوں کے لئے ہے اور ان سے مربوط ہے جو امیر
المؤمنین اور آئمہ معصومین علیم السلام ک ولایت پر اعتقاد رکھتے ہوں،شیعہ کے علاوہ کوئ بھ اس میں شامل نیں ہو

ستے ،پلے درجہ پر آئمہ معصومین علیم السلام یں اس کے بعد وہ افراد جو ان ک ولایت پر اعتقاد رکھتے ہوں ۔
ان روایات میں ای اورمطلب یہ ہے  «تتنزل عليهم الملائة قال عند الموت، ألا تخافوا و لا تحزنوا و أبشروا بالجنة الت كنتم
توعدون نحن اولياءكم ف الحياة الدنيا» ملائه بتاتے یں ''نحن نحرسم من الشیاطین '' ہم نے آپ کوشیطانوں کے وسوسہ
سے بچایا ! بعض اولیاء خدا ایسے یں کہ اصلا ان کے ذہنوں میں گناہ کا تصور بھ نیں آتا ، لین بعض ہمیشہ گناہ کے
سوچ میں ہوتے یں ! ملائہ انیں گناہوں سے بچا تے تاکہ مومنین کے دلوں میں شیاطین داخل نہ ہو جائے اور ان کے

دلوں میں وسوسہ پیدانہ کرے ۔
تا ہے کہ میں امام باقرعلیہ السلام کجعفر» حمران کأب روایت ہے کہ  «دخل حمران بن أعين عل بارے میں ای اس
خدمت میں شرفیاب ہوا اورعرض کیا  «جعلت فداك يبلغنا أنّ الملائة تنزلوا عليم» ہمیں یہ بتایا گیا ہے کہ آپ پرملائہ
نازل ہوتے یں کیا یہ بات صحیح ہے؟  «قال أي و اله لتنزل علينافرمایا :ج اں ! ہم پر فرشتے نازل ہوتے یں  «فتطأ
فرشنااور اس بچھونے پر بیٹھتے یں ، اس کے بعد آپ نے فرمایا: «أما تقرأ كتاب اله تبارك وتعال: إن الذين قالوا ربنا اله ثم
استقاموا تتنزل عليهم الملائة» کیا تم نے قرآن میں نیں پڑھا ہے جو لوگ ''ربنا الہ '' کتے یں اور اس پر استقامت پیدا

کرتے ، ان پر فرشتے نازل ہوتے یں ۔
آئمہ طارین علیم السلام ک استقامت کے بارے میں ہمیں کوئ ش و شبہ نیں ہے چونہ یہ حضرات خود استقامت
کا محور ہے یعن اگر دوسرے لوگ ان ک پیروری کرے تو ان میں استقامت پیدا ہوت ہے ،لذا یہ کنے ک ضرورت
نیں ہے کہ موت کے وقت ان پر ملائہ نازل ہوتے یں ، لین ان کے علاوہ دوسرے مومنین اور شیعیان چونہ آخر عمر
ت انحراف کے خطرہ میں ہے ممن ہے اس آخری لحظات میں یہ اعتقاد اتھ سے دے دیں لذا یہ نیں بتا ستے کہ ان
میں استقامت ہے ، اورجب ت استقامت نہ ہو ان پر ملائہ نازل نیں ہوتے !لذا دنیا میں ملائہ کا نازل ہونا صرف آئمہ
طارین علیم السلام سے مخصوص یں اور اگر واقعاً کچھ افراد ہوں جو خدا کے خاص بندوں میں سے ہو اس کے لئے
ممن ہے ہم اس ک نف نیں کرتے لین آیہ کریمہ اور روایت سے جو چیز استفادہ ہوت ہے وہ یہ ہے کہ آئمہ محل
نزول ملائہ یں کہ اوپرذکر شدہ روایت میں امام نے فرمایا ملائہ ہم پر نازل ہوتے یں ، اس بچھونے پر ہمارے ساتھ
بیٹھتے یں ، ہمیں سلام کرتے یں اورہمارے ساتھ باتیں بھ کرتے یں ، کیوں ؟اس لئے کہ آئمہ طارین علیم السلام کے
ایمان ، ربنا الہ اور استقامت میں کوئ ش و شبہ نیں ہے ، ملائہ کے نازل ہونے کا شرط ''ربنا الہ ثم استقاموا'' ہے
ت ہھنے اور ان سے بات کرنا یہ بن عام انسان ان کو دییں کرتے لین نف ان کن آئمہ کے علاوہ دوسروں میں املی
مشل ہے ،شاید ہم آیہ کریمہ سے یہ استفادہ کر ستے یں کہ دنیا میں ملائہ کا نازل ہونا صر ف آئمہ طارین علیم



السلام سے مخصوص ہے اگر کوئ عارف یہ بتائے کہ میں ملائہ کو دیھتا ہوں ہم اس سے قبول نیں کر ستے چونہ
یہ ''ربنا الہ ثم استقاموا'' اس میں انتاء ت نیں پنچا ہے لین آئمہ میں یہ یقین ہے لذا خود انوں نے فرمایا ہے کہ
ملائہ ہم پر نازل ہوتے یں لین آئمہ کے علاوہ اگر کوئ ایس بات بتائے تو اس روایت کے مطابق جو اس آیت کے ذیل

میں نقل ہوئ ہے ہم اس سے قبول نیں کر ستے ۔
اگر ہمارے زمانہ میں کوئ یہ ادعا کرے کہ میں فرشتوں کو دیھتا ہوں ہم اس بات کو قبول نیں کر ستے اگرچہ ہم نے
پلے پڑھا ہے کہ ملائہ انسان مؤمن کے مراقب یں انیں شیطانوں سے بچا تے یں ان کے دلوں میں وسوسہ داخل

ہونے نیں دیتا ، لین یہ انیں دیھ لیں یہ ممن نیں ہے ۔
اب اگر حضرت موس علیہ السلام ک ماں یا حضرت مریم کے ملائہ کو دیھنے کے بارے میں  قرآن نے جوخبر دی ہے
اسے ان موارد پر اکتفا کرنا چاہیئے ، ان کا فرشتے کو دیھنا سبب نیں بنتا کہ آج بھ کوئ عام انسان فرشتے کو دیھ
لیں ،اس آیت میں ای قانون کل کو بیان کیا ہے: «انَّ الَّذِين قَالُوا ربنَا اله ثُم استَقَاموا تَتَنَزل علَيهِم الْمَئةُ». اگر ہماری
استقامت ہے تو انشاء الہ موت کے وقت ظار ہو جائے گ توہمارے اوپر ملائہ کے نازل ہونے کا وقت بھ موت کے
وقت ہے لین آئمہ طارین ک استقامت اس دنیا میں ثابت اور روشن ہے لذا اس دنیا میں ان پر ملائہ نازل ہوتے یں ۔

ہماری نظر میں ملائہ کے نازل ہونے کا ملاک او رمعیار ''ربنا الہ ثم استقاموا'' ہے اور یہ عام انسانوں میں مرنے سے
پلے ثابت نیں ہے جس وقت موت آت ہے اس وقت واضح ہوتا ہے اگریہ ملاک ان میں پایا جائے تو اس وقت ان پر
ملائہ نازل ہونے ، ای روایت میں ہے کہ راوی نے امام باقر علیہ السلام سے عرض کیا  : «مت تتنزل عليهم الملائة بأن
لا تخافوا و لا تحزنو»  امام نے جواب میں فرمایا  :''عند الموت و یوم القیامة '' موت کے وقت اور قیامت کے دن ان پرفرشتے
نازل ہوتے یں ، یہ عام لوگوں کے بارے میں ہے وگرنہ آئمه کے بارے میں خود امام باقر علیہ السلام نے حمران بن اعین

سے فرمایا : «لتنزل علينا فتطأ فرشنا ملائہ ہم پرنازل ہوتے یں ۔
و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


