
حضرت آیت الہ شیخ محمد جواد فاضل لنران ک سائٹ
اردو زبان میں دروس » قرآن دروس » قرآن میں معاد »

February 2026 17 تاریخ

موت کے وقت ملائہ کا ناڑل ہونا
درس 12 

بسم الہ الرحمن الرحیم

الحمد له رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

مكاويلوا ندُونَ، نَحتُوع نْتُمك الَّت نَّةوا بِالْجرشبانُوا وزتَح تَخَافُوا و لاةُ ائَالْم هِملَيع لوا تَتَنَزتَقَاماس ثُم هنَا البقَالُوا ر نَّ الَّذِينا»  
ف الْحياة الدُّنْيا وف اخرةولَم فيها ما تَشْتَهِ انفُسم ولَم فيها ما تَدَّعونَ ''

آیت شریفہ کا اجمال بیان یہ ہے کہ جولوگ خداوند متعال پراعتقاد رکھتے يں اورواقع طور پرالہ تعال وتبارک کو اپنا
رب سمجھتے یں ،کس اور چیز کو اپنا رب قرارنیں دیتےاوراپنے کاموں کے تدابیر کو خدا سے مربوط سمجھتے يں
،اوراس بات پر وہ استقامت رکھتے يں ، خدا فرماتا ہے :«تتنزل عليهم الملائة» ملائہ ان پرنازل ہوتے یں،کاں پر ملائہ
ان پر نازل ہوتے يں؟ بت سارے مفسروں نے بتائے یں : مرتے وقت ملائہ ان پر نازل ہوتے يں،یعن یہ لوگ جو دنیا ميں
خـدا کـو اپنـا رب جـانتے يـں اوراسـ اعتقـاد پـران کـ اسـتقامت ہـوت ہـے ، مـوت کـے وقـت ملائـہ ان پـر نـازل ہـوتے
يں،مشورمفسرین بتاتے يں یہ ان کے مرنے کے وقت ہے ، بعض بتاتے یں یہ دوسرے مواقع پر بھ ہے جیسے حشر
میں روکنے ک تین جوں پر بھ ملائہ نازل ہوتے يں :''عند الموت و ف القبر وعند البعث'' یہ بت ہ اہم ہے کہ ان تین

جوں پر ملائہ ان کے ساتھ یں ۔
آیت کریمہ سے جو چیزاستفادہ ہوت ہے یہ ہے کہ یہ فرشتے ان پر نازل ہوتے يں لین اس کے بعد یہ نیں فرمایا ہے
کہ یہ واپس جاتے يں ! بلہ آیت کریمہ ک ظار سے یہ استفادہ کرستے يں کہ خدا وند متعال فرماتا ہے جن لوگوں نے
دنیا ميں''ربنا الہ '' بتایا ہے اوراس پر استقامت کیا ہے ، ان پر ملائہ نازل ہوتے يں اورانیں کے ساتھ ہوتے يں، ان
سے کاجاتا ہے : «ألا تخافوا و لا تحزنوا» ڈرو نیں اورغمین نہ ہوں ،خوف اورحزن کے درمیان مختلف فرق بیان کیے
يں بعض بتاتے یں :''الخوف انما یون من مروہ متوقع'' خوف آیندہ آنے والے زمانہ میں انسان کے لئے جو نا پسند
چیزواقع ہونا ہے اس کے لحاظ سے ہے ، فرشتے ان سے فرماتے يں آیندہ کے بارے ميں کوئ خوف نہ کریں یعن برزخ
روہ واقع وشرلاذم کالسیأات التون من من حزن ''انما ییں ہے ، لین عذاب اورسخت ارے لئے کوئاور قیامت میں تم
یحزنون من اکتسابا و الخیرات الت یحزنون لفوتا عنم فالملائ یقولون الذنوب مغفورۃ والعذاب مصروف عنم'' اگر دنیا میں
کوئ گناہ انجام دیا ہے تو اس لحاظ سے اب یہ غمین اورحزین يں چونہ اگر کوئ گناہ یا برائ انجام دیا ہے تواب اس
کے آثار کے ظارہونے کا وقت ہے ، فرشتے ان سے فرماتے يں :''لا تخافواولاتحزنوا'' اس سے یہ نتیجہ نلتا ہے کہ
خوف آیندہ ک نسبت سے ہے کہ فرشتے ان سے بتاتے يں تمیں کوئ عذاب نیں ہو گا اورحزن گذشتہ ک نسبت ہے

یعن تماری گنایں مٹ جائ گ اور تماری جو گنایں تھیں وہ بخش دیا گیا ہے ''الذنوب مغفورۃ''.
پریشان قسم ک یں کستم يں ، تو یہ مطلق ہے یعن ہ فرشتے ''الا تخافوا ولا تحزنوا'' بتاتےقابل توجہ بات یہ ہے کہ چون
اورخوف نیں ہے، اب ہم اگر اس آیت کے مطابق یہ بتائیں کہ فرشتے قبض روح کے وقت آتے یں اورانسان سے یہ بتاتے
يں کہ ''الا تخافوا ولا تحزنوا'' تو اس کا معن یہ ہے کہ مومن انسان اور وہ انسان جو ''ربنا الہ ثم استقاموا'' کتا ہے قبض

روح کے وقت اسے کس قسم ک کوئ پریشان نیں ہے چونہ فرشتے ان سے ایسا بول را ہے ۔
قابل توجہ بات یہ ہے کہ ہمیں پلے یہ واضح کرنا پڑے گا کہ ''قالوا ربنا الہ '' سے مراد واضح ہے کہ لفظ قول مراد نیں
ہے ، یعن زبان سے ''قالوا ربنا الہ ''بولے اور آخر ت اس پر باق رہے کہ اس قول ''ربنا الہ ''پر استقامت پیدا کرے
ہ '' یعنہ اس ''قالوا ربنا '' سے مراد ''ثم استقاموا'' کے قرینہ کے مطابق ''ان الذین قالوا ربنا الیں ہے بلهرگزیہ مراد ن،
ہ ربہ یقین کامل اور معرفت تام رکھنا مراد ہے ، یقین رکھتا ہے کہ الیں ہے ،بلن ہ '' قالوا صرف زبانال اعتقد بربوبی''

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/urdu/lessons/category/1395
https://old.fazellankarani.com/urdu/lessons/category/1713
https://old.fazellankarani.com/urdu/lessons/category/1396


ہے.
ربوبیت: اس کا بت ہ وسیع معن ہے ، یہ بولنے کے بعد اس اعتقاد پر استقامت بھ پیدا کرنا ہے یعن اعتقاد اورعمل
دونوں ميں استقامت پيدا کرنا ہے ،استقامت صرف اعتقاد ميں نیں ہے ، اگر کوئ کس اعتقاد پراوراس اعتقاد کے مطابق
عمل کرنے پر پایدار ہو تو اسے استقامت دکھانا کتے يں ورگرنہ اگر صرف اعتقاد ميں استقامت ہو تو اسے استقامت
کرنا نیں بتاتے ، استقامت کا معن ہے ''لا یمیل ال جانب الانحراف'' یعن انسان صراط مستقیم سے نل نہ جائے ، یعن یہ
انسان ایسا انسان تھا کہ پوری زندگ اس نے اعتقاد اورعمل کے لحاظ سے صراط مستقیم پررا ہے ، واجبات کو انجام دیا
ہے اور محرمات کو ترک کیا ہے ، ای سینڈ کے لئے بھ اس نے کس کو خدا کا شری قرار نیں دیا ہے ، اعتقادات
میں کوئ مشل در پیش نیں آیا ہے ، باطل فرقوں اور گروہوں کے سامنے پائیداری سے اسقامت کیا ہے ، واقعاً ایمان
اورعمل صالح ميں خدا کے رضاپر استقامت دکھایا ہے ، اگرکوئ انسان چالیس سال ت خدا ک پرستش کرے اور نماز
شب بھ پڑھنے والا ہو اور اس کے بعد خدا نہ کرے منحرف ہو جائے ، تو اس کا کوئ فائدہ نیں ہے ، اس کے تمام
اعمال حبط(ضائع) ہو جاتے یں ! آیت کریمہ میں جو '' استقاموا'' ہے اس کا معن ہے یہ استقاموا ''ال آخر عمرہ استقاموا''
وگرنہ اگر کوئ انسان عمر کے آخری ای گھنٹہ ت استقامت دکھائے اور آخری ای گھنٹہ ميں استقامت پر نہ رہے
!اعتقاد اورعمل ميں استقامت دکھانا آخری سینڈ ت کے لئے ہونا چاہئیے اب اگر کوئ انسان اورمومن ایمان اورعمل
صالح پر استقامت کرے اس کا نتیجہ موت کے بعد اور موت کے وقت سے شروع ہوتا ہے ، اس پر ملائہ نازل ہوتے يں

۔
ج اں !اس دنیا ميں بھ ملائہ نازل ہوتے یں،چونہ اس آیه کریمہ میں فرماتے یں،ملائہ نازل ہوتے یں اورکتے یں
:خوف مت کھاؤ،پریشان نہ ہوں«و ابشروا بالجنة الت كنتم توعدون» جس بشت ک بشارت دی گئ ہے اس ک بشارت
ہو«نحن اولياءكم ف الحياة الدنيا و ف الآخرة»  یعن دنیا میں ہم تمارے ساتھ تھے ، ہم دنیا میں تمارے مراقب تھے ، اب
جب عالم قبر شروع ہوئ ہے تو ہم یاں بھ تمارے ساتھ یں اورآخرت ت ہم تمارے ساتھ ہوں گے ، اوراس دنیا میں
ملائہ مومن انسان کو خطروں سے بچانے ، اچھے کاموں ک ترغیب دینے کے لئے ہوتے یں جو انیں دعا اوراستغفار
کرتے یں ، اور ان ک یہ دعا اوراستغفار مومن کے اعتقاد اورعمل صالح میں استقامت کرنے کا سبب ہوتا ہے ،ا نسان تو
ان ملائوں کو نیں دیھ پا تا لین ملائہ ان سے بولتے یں : «نحن اولياءكم ف الحياة الدنيا»  اس وقت یہ ای واضح بات
ہے کہ اس دنیا ميں ملائہ بشر کے ارواح میں اثرپزیر ہے ، بت سارے سچے خواب ملائہ کے اس تاثیر ک وجہ سے
ہے ، اور بت سے کاموں ميں کامیاب بھ ملائہ کے اس تاثیر ک وجہ سے ہے ، اگر نماز تجد ، نی کاموں اور
خدمت خلق ک توفیق ہوت ہے تو انیں ملائہ کے برکت سے ہے کہ خداوند متعال نے اس مومن انسان پران فرشتوں کو
یں«إنّ المراد» يعن تعبیر ہے ، فرماتے ای ک مدد کرے ، اس بارے میں علامہ طباطائ مامورکرتا ہے تا کہ اس ک
الآخرة المراد ولايتهم لهم بالتسديد و التأييد»  فرشتے اس انسان ک الحياة الدنيا و ف یں «نحن اولياءكم ف تےه جو کملائ
تائید کرتے یں ،ہم دیھتے یں کہ کبھ انسان کو بت ساری توفیقات حاصل ہوت یں ، پچاس ساٹھ سال ميں قرآن کریم
کا تفسیر لھ لیتا ہے ، فقہ کا ای دور لھ لیتا ہے ، کتنے سارے طلاب ک تربیت کرتے یں ، ایسا نیں ہے کہ ان سب
کاموں کو خود انسان کر لیں بلہ فرشتے ان ک مدد کرتے یں ،اگر کس انسان کورروز نمازجماعت ک توفیق حاصل ہے
یہ فرشتے ک مدد ک وجہ سے ہے ، یہ اس کے لئے دعا کرتے یں ،مرطالب علم کے بارے میں ہم نیں پڑھتے يں کہ
جو شخص علم حاصل کرنے کے لئے نلتا ہے ، فرشتے اس کے نیچے اپنے بالوں کو بچھاتا ہے ،اور اس کے لئے

استغفار کرتا ہے اوریہ کام اس کےدوبارہ گھر واپس آنے ت جاری رہتا ہے ۔
مرحوم علامہ فرماتا ہے : «فإن الملائة المسددين هم المخصوصون بأهل ولايت اله»  یہ ولایت خاص انسان مومن سے
مخصوص ہے ، اس کے بعد فرماتاہے البتہ فرشتے تمام انسانوں کا محافظ ہے ، رزق ، حرزاور اجال کے فرشتوں کے
ساتھ ہونے ميں مؤمن اور کافر ميں کوئ فرق نیں ہے! «و أما ملائة الحرص و موكل الارزاق و الآجال و مشتركون بين
المؤمن و الافر»  یہ فرشتے مومن اور کافر سب کے لئے ہے لین مومن کے مخصوص فرشتے بھ يں جو اس دنیا میں
ان کے ساتھ ہوتے یں اورجب قبض روح ہوتا ہے تو اس وقت بھ یہ اس کے ساتھ ہوتا ہے اوراس سے کے گا:

پریشان اورغمین نہ ہو اورآسودہ خیال رہو تم بشت ہو اور جو وعدہ تم سے کیا گیا ہے واں ت پنچ جاؤ گے ۔



دنیا ميں انسان اس چیز ک طرف متوجہ نیں ہے ، ای طرف سے فرشتے چاہتے یں اس انسان کو خدا ک طرف لے جا
ئے اور دوسری طرف سے شیاطین اسے گمراہ کرنا چاہتا ہے ،شیطانوں اورفرشتوں کے درمیان ای مقابلہ ہے ، فرشتے
کوشش کرتے یں انسان خدا اور دایت ک طرف جائے ، اور شیاطین ک کوشش ہوت ہے کہ اسے گمراہ کرے ، اس
بارے ميں پیغمبر اکرم صل الہ علیہ وآلہ وسلم سے ای روایت نقل ہے «لو لا أنّ الشياطين يهومون عل قلوب بن آدم
لنظروا إل ملوت السماوات» اگر شیاطین برے الامات کو بن آدم کے دلوں ميں ڈال نہ دیتے ، اسے دنیا طلب کے طرف
لے کر نیں جاتے اس کے دل ميں مال ودولت ک محبت کو نه ڈالتے ، مقام پرست اور شرت پرست ک طرف نیں لے

جاتے ،تو یہ انسان ملوت آسمان کو دیھ لیتا ۔
«نحن اولياءكم ف الحياة الدنيا»  یعن دنیا میں یہ فرشتے پوری طرح انسان ک حفاظت کرتا ہے اورمومنین کے ارواح
اورماشفات ميں موثر یں ،جو الامات ہوتے يں ان میں بھ موثر یں اس طرح شیاطین بھ ارواح میں وسوسہ ڈال
ہے اورقیامت ت رہت باق بھ یہ ولایت مرنے کے بعد ت ک ہ الیں قابل توجہ بات یہ ہے کہ ملائ کرموثر ہوتے
باق رہے گا بعض مفسرین کے تعبیر کے مطابق ملائہ ال کے مومن کے روح پر ولایت مرنے کے بعد بت زیادہ قوی
ہوتا ہے ،یہ بت ہم اہم بات ہے ، دنیا میں انسان جسمان اور مادی چیزوں سے وابستہ ہوتے یں لذا فرشتے کچھ حد
ت اس مومن میں اثر انداز ہو ستے یں لین جب انسان اس جسمان خواہشات سے جدا ہوتے یں تو اس میں ملائہ کا
اثر بت زیادہ قوی ہو جاتا ہے ، دوسرے الفاظ میں ہم یوں بتا ستے یں کہ جب انسان دنیا سے چلا جاتا ہے تو اس کے
جسمان خواہشات ختم ہوجات یں ،لذا یہ خود ملائہ کے جنس میں سے ہوجاتا ہے اور جب ملائہ ہ کے جنس میں

سے ہوجاتا ہے تو ان کے اثرات بھ زیادہ ہوتے یں ۔
پس یہ آیت شریفہ جو دلالت کرت ہے کہ اگر کوئ انسان دنیا میں خدا کے ربوبیت کا معتقد ہوں اور قول ،عمل اور
اعتقادی لحاظ سے استقامت رکھتا ہو اس وقت ان پر ملائہ نازل ہوتے یں  «تتنزل عليهم الملائة»  کہ جملہ  «نحن
اولياءكم ف الحياة الدنيا»  قرینہ ہے ''تتنزل'' ملائہ کا نازل ہونا ابھ نیں ہے بلہ یہ پلے سے تھا لین ابھ بتایا جارا
ہے اور اسے خبر دی جارہ ہے کہ ہم دنیا میں تیرے محافظ تھے اور ابھ جب اس دنیا سے جار ہے ہو تو یاں بھ ہم

تمارے ساتھ یں ۔
ت ہیہ بتانا چاہتا ہوں  «ألا تخافوا و لا تحزنوا»  کے اطلاق سے یہ استفادہ ہوتا ہے کہ مومن انسان کا قبض روح ب
آسان ہے ،چونہ اگر قبض روح مشل ہو تو اسے خوف ہونا چاہئے ، مر ہم یہ بتائے کہ یہ  «ألا تخافوا و لا تحزنوا» 
قبض روح ہونے کے بعد کے لئے ہے یہ کچھ حدت آیت کریمہ کے ظار کا خلاف ہے ، اکثر مفسرین کتے یں :''تتنزل''

یعن ''حین الموت'' اور اس کے بعد کتے یں :''و ف القبر و ف القیامت ''
اس آیت کریمہ میں ای اہم بات یہ ہے کہ فرماتا ہے  «لا تخافوا و لا تحزنوا»  اس سے ہم نے یہ استفادہ کیا یہ مطلق ہے
تو اس سے یہ استفادہ ہوتا ہے کہ قبض روح کے وقت بھ ملائہ موجود یں ، اور یہ بات ہم بتا چے یں کہ قبض روح
کبھ ای فرشتے کے ذریعے ہے اور کبھ چند فرشتوں کے ذریعہ ،مومن ک قبض روح کے لئے چند فرشتے آتے یں تو
ان سب کا آنا انسان مومن کے آرامش کا سبب بنتا ہے جب وہ دیھتا ہے چند فرشتے تبسم اور خوشحال چروں کے
ساتھ آتے یں تو یہ انسان مومن کے دل میں آرامش پیدا کرتا ہے آیت میں فرماتا ہے : «تتنزل عليهم الملائة» فرشتے آتے

یں اور اس کا قبض روح بت آسان ہو جاتا ہے ۔
ای اور قابل توجہ بات یہ ہے  «وابشروا بِالْجنَّة الَّت كنْتُم تُوعدُونَ»  کیا پیغمبر اکرم صل الہ علیہ وآلہ اور قرآن کریم نے
پلے انسان مؤمن کو بشت ک بشارت نیں ہے ؟ کیونہ بشارت واں بولاجاتا ہے کہ ای نئ اچھ خبر سے انسان کو
باخبر بنائے ، ابھ بچہ ک تولد ک خبر دے یا کس عزیز کے سفر سے آنے ک خبر دے تو یہ بشارت ہے لین یہ اگر آپ
نْتُمك الَّت نَّةوا بِالْجرشبایں ہے !پس اس آیت کریمہ میں کیسے فرمایا ہے  «ولے سے پتہ ہو تو دوبارہ بتانا بشارت نکو پ
تُوعدُونَ»  کیونہ یہ خبر تو پلے سے مومن کو دیا ہوا ہے ، جواب یہ ہے یاں پر ''ابشروا بالجن '' صرف خبر نیں ہے
،بلہ خود بشت بشارت ہے اور کتے یں بشت کو دیھ لو ، قبض روح کے وقت فرشتے ان سے یہ نیں کتے کہ تم
بشت ہو ! یہ نیں کا جاتا کہ تمیں بشت دی جائے گ ، بلہ یہ کا جاتا ہے جس بشت کا وعدہ دیا تھا اسے دیھ لو
، لذا بعض روایات میں ہے جس بشت ک وعدہ دیا گیا تھا اسے دیھ لیتا ہے البتہ اس میں داخل تو نیں ہوتے! یاں پر



تین مختلف عناوین یں :
ای بشت ک بشارت ہے کہ یہ کتے یں تم بشت ہو ،دوسرا خود بشت کو دیھنا ہے اورتیسرا بشت میں داخل ہونا
ہے ،بشت اورجنم میں داخل ہونا قیامت کے دن ہے،لین بشت کو دیھنا عالم برزخ میں ہے،عالم برزخ میں مومن کو
شت ميں اپنہ بعالم برزخ ميں رہتا ہے چون میں قیامت ت خوش ھایا جاتا ہے اور اسہ کو دیج شت ميں اس کب

جہ کو دیھ لیتا ہے ، یہ ہے ابشروا کے بارے ميں چند مطالب ۔
وصل الہ عل محمدو آلہ الطارین


