
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » ماسب محرمه » ماسب محرمه »

در تاریخ ۰۳ مهر ۱۳۸۴

اللئال روايت نبوي عوال اسب محرمه / بررسم
جلسه 10 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

توضيح اصالة عدم الزيادة و أصالة عدم النقيصة

ته اي راجع به بحث اصالة عدم الزيادة و اصالة عدم النقيصة عرض كنم. در اين روايت نمميل مطلب گذشته، يك نبراي ت
دانيم كه آيا اكل زياد شده تا با اصلة عدم الزيادة بويم اكل زياد نشده و در اصل روايت بوده، يا اينه در آن روايت كه اكل

ندارد با اصالة عدم النقيصه بوييم اصلا از اول كه صادر شده اكل در آن نبوده؟ و نظائري را براي  اين ذكر كرديم كه در فقه
موارد زيادي داريم؛ مثلا در كتاب الطهارة در بحث خمر و عصير يك روايت وجود دارد، كس از امام(ع) سؤال م كند كه من
منزل يك شخص شيع م روم، آن شخص شيع براي من بختج م آورد. كه بختج يك عصيري است كه امان سر هم دارد.

تا اينه در آخر امام م فرمايد: «خمر لا تشربه» آن گاه اينجا نسخه هاي روايت مختلف است، مرحوم كلين در كاف كلمه
خمر را نياورده، دارد: «لا تشربه»، مرحوم شيخ در كتاب تهذيب كلمه خمر را آورده «خمر لا تشربه». فقيه با يك روايت اين

چنين مواجه م شود، بالاخره نم داند ايا در آن نقل كه كلمه خمر دارد اصالة عدم  الزيادة را جاري كنيم و بوييم كلمه خمر
در اصل كلام امام بوده وراوي از خودش اضافه نرده است. يا در نقل ديري كه كلمه خمر را ندارد، بوييم در اصل كلام

امام، كلمه خمر نبوده و در اين روايت كه راوي براي ما نقل م كند نقصان و جود ندارد، اصالة عدم النقيصة را جاري كنيم.

ادامه بحث روايت نبوي

اين نته مهم است و ثمره دارد كما اينه در مانحن فيه هم نم دانيم كه آيا اين روايت «ان اله اذا حرم شيئاً حرم ثمنه» بدون
مَنيب مَالوملُوا اكاز فضلاء از بزرگان نقل كرده اند كه چون در آيه شريفه، «لا تَا كلمه ي اكل است يا با كلمه اكل. بعض
بِالْباطل» م باشد. پس اينجا مناسب است كلمه  اكل باشد. ما براي اين كلام، وجه وتناسب نم فهميم. ارتباط با آن آيه

شريفه ندارد.

ما نم دانيم كه آيا كلمه أكل در اصل بوده است يا نبوده است. اينجا برخ از بزرگان م گويند كه مادر دوران بين اصالة عدم
الزيادة و اصالة عدم النقيصة، م توانيم اصالة عدم الزيادة را ترجيح دهيم. اين دو باهم تعارض م كنند و اصلا نم توانيم

چنين اصل در اينجا جاري كنيم. مثلا در همين روايت «خمر لا تشربه» اگر بختج، خمر باشد، نجاست آن هم ثابت م شود و
اگر كلمه خمر در روايت نباشد امام فقط م فرمايد: «خمر لا تشربه» و نجاستش ثابت نم شود. حالا بويم اين دو اصل

است نم كنند بايد سراغ قاعده اوليه برويم، مثلا يك مايع اصالة عدم الزيادة و اصالة عدم النقيصه با هم تعارض و تساقط م
دانيم نجس است يانه، «كل شء لك طاهر» شاملش م شود، اصالة الطهارة را جاري كنيم. در  اينجا نم دانيم اين روايت

چهارم كه مرحوم شيخ در ماسب آورده اند، آيا كلمه اكل در اصل كلام امام(ع) بوده يا نبوده، به نظر ما باز هم همين بحث

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/269
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/266
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=29


تعارض است و هيج وجه براي رجحان أحدهما عل الآخر وجود ندارد. 

احتمال ترجيح اصالة عدم الزيادة

ربما يحتمل و بله يقال كه ممن است بوييم اصالة عدم الزيادة بر اصالت عدم النقيصه، رجحان دارد، چرا؟ چون بناي عقلا
ن است كه در آن جمله، يك يا دو كلمه كم كنند، يك قضه اي را مخواهند نقل كنند، مم بر اين است كه اگر جمله اي را م

شنوند وقت م خواهند نقل كنند كم م كنند، اما دير بناي آنها براين نيست كه بويند اين زياد هم كرده، اگر راوي گفت: «ان
اله اذا حرم اكل شء» اصالة عدم الزياده م گويد كلام اصل امام(ع) همين بوده و اضافه هم نشده و چون در مورد زياده و
نقيصه،عقلا يك چنين فرق را بين اين دو م گذارند، يعن ممن است چيزي را كم كنند، اما احتمال اينه چيزي را زياد كنند

بعيد است، و آن بيشتر از اين است كه اگر بويند يك راوي ده كلمه كم كرده لايبعد، اما اگر بويند ده كلمه زياد كرده بعيدٌ.

به همين جهت فرموده اند اين اصالة عدم الزياده بر  اصالة عدم  النقيصه رجحان دارد. آيا اين فرمايش درست است و ما م
توانيم هرجا به روايت اين چنين بر خورد كرديم، اصالة عدم الزياده را بر اصالة عدم النقيصه، ترجيح دهيم؟ همين طور كه

ملاحظه م فرماييد اين وجه ترجيح كه ذكر شده است، يك وجه استحسان است و همان طوري كه راوي م تواند كم كند،
م تواند زياد كند، همان طوري كه در نقل كلمات، كم كردن وجود دارد زياد كردن هم وجود دارد، اينه بوييم وبعد اين، از

بعد آن كمتر يا بيشتر است، اين خيل وجه ندارد. ما قبلا اثبات كرديم كه كلمه اكل در اكثر كتب رواي اهل سنت نيست واكثرا
اينطور است در بعض از كتب كلمه  اكل وجود دارد و به اين نتيجه رسيديم كه كلمه در اصل روايت، كلمه اكل نيست، حالا اگر

شك كرديم، نم توانيم، از راه اصالة عدم الزياده و  اصالة عدم النقيصه وارد شويم. اين يك تتمه اي برمطلب ديروز، چون اين
مطلب خيل در مسائل فقه مورد استفاده است. 

نتيجه بحث هاي گذشته

پس ما حصل عرائض گذشته اين شد؛ كه اين روايت نبوي مشهور «ان  اله اذا حرم شيئاً حرم ثمنه» در اكثر كتب رواي عامه
به همين نقل آمده است. اگر ما از اول مثل فرمايش مرحوم آقاي خوئ را بپذيريم و آن شواهدي كه ايشان بيان كردند را قبول
كنيم كه ما در آن خدشه وارد كرديم و بوييم روايت كلمه اكل دارد، نتيجه اين م شود كه ما چنين روايت كه بدون كلمه اكل
باشد اصلا نداريم. ولذا نظر شريف خود ايشان اين است كه چينين روايت «ان اله اذا حرم شيئاً حرم ثمنه»  اصلا نداريم.

بله روايت «ان اله اذا حرم اكل شء»  است.

اين را عرض كنم كه اگر گفتيم كلمه اكل، در اصل روايت بوده، نتيجه اين م شود كه اين كل را ما نداريم اما اگر گفتيم اصل
روايت چنين است: «ان اله اذا حرم ش حرم ثمنه»  كل را داريم، اين نم تواند و جود اكل را نف كند، يعن ممن است يك

راوي در يك موردي بويد «ان اله اذا حرم اكل شء»  اين اكل را به قرينه مورد سؤال در روايت آورده باشد . به عبارت
اخري وقت اثبات كرديم كه روايت، بدون كلمه اكل است، اين روايت اطلاق دارد، ي از مصاديق آن هم كلمه اكل م شود،

يعن عموم روايت، اكل راهم شامل م شود «ان اله اذا حرم شيئاً» شء، چه اكل وچه غير اكل، لذا دير با آن، تناف و
مشل هم پيدا نم كند. 



نظر شيخ(ره) در ماسب

مرحوم شيخ در ماسب م خواهند بفرمايند آن روايت كه داريم، بدون كلمه اكل است سپس در ي دو صفحه بعد فرمودند در
بعض از نقلها « ان اله اذا حرم اكل شء» وارد شده ، وآناه فرموده اند اين باعث تخصيص اكثر م شود و اين روايت به

اين نحو قابل استدلال نيست، يعن وقت مجموع كلمات شيخ را در نظر م گيريم، شيخ هم نبود كلمه اكل را در اصل روايت
ترجيح داده اند.

وقت به اين نتيجه رسيديم كه كلمه اكل ندارد، اين يك ضابطه كل است «اذا حرم شيئاً حرم ثمنه». مرحوم آقاي خوي فرموده
اند: ما اگر قبول كنيم كه روايت كلمه اكل ندارد، باز هم روايت به درد استدلال نم خورد، چون اولا مرسل است، ثانيا: اشال

عمده آن اين است كه شهرت عمليه فقها برطبق اين روايت قائم نيست، چرا؟

م فرمايند اگر يك شء حرام باشد از سه حال خارج نيست. يا جميع  منافع آن شء حرام است، مثلا  جميع منافع آلت قمار و
آلت صنم، حرام است. يا منافع غالبه آن شء حرام است مثلا خمر كه منافع غالبه اش حرام است و يا منافع نادره آن شء

حرام است. بعد فرموده اند: اگر يك شء، فقط منافع نادر آن حرام باشد مثلا فرض كنيد چاقو، منفعت نادر آن قتل ديري
است، اما هزاران منفعت صحيح ومحلل ديري هم دارد، اين نم تواند بيع و معامله اش حرام باشد، اگر چيزي داراي منفعت

محرمه نادره است، نم توانيم بوييم بيع وشرائش حرام است، اما در احتمال اول ودوم م فرمايند:

فتواي فقهاي شيعه  اين است كه اگر منافع كامله يك شء يا منافع غالبه آن حرام باشد، معامله آن حرام است، اما م فرمايند:
همه بحث ها اين است كه فقهائ كه چنين فتواي داده اند، آيا به همين روايت تمسك كرده اند وگفته اند چون «انّ اله اذا حرم
شيئاً حرم ثمنه»، ايشان م فرمايند خير، بله مستند فتواي فقهاء اين است كه اگر جميع منافع يك شء يا منافع غالبه آن شء

حرام است، از نظر شرع چنين ماليت ندارد معامله روي آن باطل و حرام است. پس م فرمايند  اينطور نيست كه فقهاي ما به
استناد اين روايت چنين فتواي داده باشند. اين خلاصه فرمايش ايشان در كتاب مصباح الفقاهه. 

كلام استاد در نقد فرمايش مرحوم خوئ

ما وقت كه كلمات فقها را نقل كرديم. ملاحظه فرموديد كه از زمان شيخ طوس به بعد، ابن زهره، محقق، علامه، شهيدين، همه
به اين روايت استناد كرده اند، مثلا در باب ميته، وقت م خواهند بويند معامله برروي آن حرام است، م گويند «ان اله اذا

حرم شيئاً حرم ثمنه» ما تعجب م كنيم چطور ايشان م فرمايد: فقها براي حرمت معامله، به اين روايت  استناد نم كنند
چون اين ماليت ندارد، با بيان ديروز روشن شد  كه فقها به اين روايت تمسك م كنند.

نظر استاد

نتيجه اين شد، همان طوري كه مرحوم شيخ در كتاب  ماسب، با عنايت اين تعبير را آورده وفرمود «وف النبوي المشهور» كه
اين  مشهور يعن شهرت  عمليه فتواييه برطبق اين روايت وجود دارد. چون عرض كرديم كه اين روايت در كتب رواي، فقط در

عوال اللئال آمده است، اما اين كه فرموده  «ف النبوي المشهور،» شما از اساتيدي كه ماسب م گويند سوال كنيد. اين
شهرت يعن چه؟، م گويند: شهرت يعن شهرت عمليه فتواييه، شيخ م خواهد بفرمايد شهرت عمليه فتوائيه قائم شده است،

لذا ما گفتيم روايت كلمه اكل ندارد، شهرت عمليه هم برطبقش قائم است، پس قابل استدلال است.



نتيجه بررس چهار روايت

نتيجه اين شد؛ از اين چهار روايت مهم كه شيخ در اول ماسب محرمه آورده است، به نظر ما دو روايت آن براي فقيه قابل
استدلال است، ي روايت تحف العقول و ي هم همين نبوي مشهور، اما روايت فقه الرضا و روايت دعائم، اشالات آنها را

بيان كرديم، از ظاهر عبارت خود شيخ استفاده م شود كه به هرچهار روايت عمل م كند، چون بعد كه اين چهار روايت را نقل
م كند م فرمايد: اين روايات كه برايتان خوانديم را در ذهنت قرار بده براي مسائل آتيه، والا اگر روايت معتبر نباشد چرا بيان
شود. ظاهر مرحوم شيخ اين است كه به هر چهار روايت عمل م كند، در بين فقهاي بعد برخ قائلند كه به هيچ كدام نم شود
عمل كرد و هيچ يك از اين چهار روايت براي فقيه دلالت ندارد. طبق تحقيق كه در اين چند جلسه ارائه شد، معلوم شد روايت

اول و روايت چهارم قابليت براي استدلال دارد.

شروع بحث ماسب

بحث بعدي كه دراينجا شروع م شود اين است كه: مرحوم شيخ فرموده اند فقها ماسب را به سه قسم تقسيم كرده اند،
ماسب محرمه، ماسب مروهه، و ما سب مباحه، و براي هركدام هم مثال فراوان وجود دارد، مثلا مرحوم محقق در كتاب
شرائع ماسب را به سه قسم تقسيم كرده اند ماسب محرمه، آنچيزي است كه كسبش حرام است، مثل خريد وفروش خمر،
آلت قمار، آلت لهو، آلت بت پرست و…، دوم ماسب مروهه، مثل بيع الاكفان، خريد وفروش كفن، و سوم ماسب مباحه،

خريد وفروش جميع اشيائ كه مباح است.

اشال مرحوم شيخ بر تقسيم ماسب

مرحوم شيخ فرموده اند كه ما اشال داريم، چرا فقها ماسب را به سه قسمت تقسيم كرده اند، درحال كه ما براي ماسب
مستحبه و ماسب واجبه هم مثال داريم، بعد براي ماسب مستحبه مثال زده اند به زراعت و كشاورزي و چوپان ‐ تعبيرات
بسيار زيادي راجع به حليت اين معامله، طيب بودن اينونه معاملات كه از راه زراعت و پول كه از راه زراعت براي ا نسان

بدست م آيد وجود دارد و در مورد رعايت وچوپان هم روايات زيادي داريم در اين حد كه حت «ما من نب الا و يرع الغنم»،
تعليم است، مقداري براي عهده دار شدن سرپرست هم كرده بوده است، كه چوپان ه چوپانر  اينما اصلا پيغمبري نداشتيم م

براي جامعه ‐.

مرحوم شيخ هم م گويند اينها جزو ماسب مستحبه است. يعن اگر كس رفت زراعت كرد، گندم را خريد وفروخت يا
چوپان كرد. خودش را اجير كرد براي اينه چوپان بند مستحب است. سپس براي ماسب واجبه به صناعات مثال زدند. يك

صنعت مثل نجاري يا آهنري كه مردم به آن نياز دارند و قوام جامعه به آن است، اين صناعات، واجب كفاي است و اينها
كند وم ال ماست. پس مرحوم شيخ به كلام فقها اش هم واجب كفاي و قصاب نانواي ،اسب واجبه است.پزشجزو م

فرمايد ما ماسب مستحبه وواجبه هم داريم.

اشال مرحوم ايروان ووجه تأمل مرحوم شيخ

بعد البته خود ايشان يك فتأمل م آورند. مرحوم  ايروان اين فتأمل را خيل خوب وجامع بيان كرده اند، م فرمايند: در باب



زراعت ورعايت، آنچه كه مستحب است، اصل العمل است، يعن اگر كس گندم بارد و درو كند، چوپان كند، خود اين
مستحب است . اما دليل نداريم بر اينه تسب از اين راه هم مستحب است، دليل نداريم اگر كس از اين راه درآمد پيداكرد اين

هم مستحب است.

آنچه كه دليل داريم اين است كه اصل زارعت و رعايت و عمل، مستحب است.  اگركس تبرعا زراعت كند، عمل مستحب انجام
م دهد، اما دليل بر استحباب تسب از اين راه نداريم. اين اشال نسبت به زراعت و رعايت. نسبت به واجبات كفائيه هم

همين اشال وجود دارد. قيام به اين صناعات واجب است يعن در جامعه بايدكس طبابت كند، نجاري كند، بزازي ، قيام به
اين صناعات كه قوام زندگ مردم به اينها است واجب است، اما دليل نداريم كه تسب به اينها واجب باشد. شما اگر براي

كس يك حج واجب را تبرعا انجام داديد يا حج واجب انجام داديد و پول هم گرفتيد آيا اين تسب، واجب يا مستحب م شود؟
اگر انسان عمل انجام دهد كه مستحب است، ملازمه ندارد كه چون عمل مستحب است در آمدي هم كه از اين راه دارد

مستحب باشد، خود عمل مستحب است، خود درس خواندن مستحب است آيا م تواند گفت پول هم كه از اين راه م گيرد
كه م وئيم اولين درستوانيم ب ران استحباب دارد، «زكاة العلم نشره» آيا ممستحب است؟ يا درس دادن و تعليم به دي

خواهم بدهم، پول هم م خواهم بيرم اين پول كه م گيرم مستحب است؟ پس ملازمه ندارد كه اگر عمل مستحب شد، پول هم
كه گرفته م شود مستحب باشد . بحث ما الان در تقسيم خود ماسب است.

و صل اله عل سیدنا محمد وآله الطاهرین.


