
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۱۹ آذر ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 34 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

مجعول شارع در باب امارات و اصول عمليه

بحث جمع بين حم ظاهرى و واقع تمام شد. اما بحث كه آثارى هم دارد و بحث مهم است، اين است كه آيا شارع در باب
امارات و اصول عمليه مجعول دارد يا ندارد؟ وقت كه شارع اماره را معتبر قرار داده است، آيا اساساً مجعول بنحو حم
تليف يا حم وضع دارد؟ بحث را بايد بصورت جداگانه بررس كنيم، اول در امارات، بعد در اصول محرزه و بعد هم در

اصول غير محرزه؛ و بحث هم در دو مقام است: يك مقام، مقام ثبوت است؛ يعن ثبوتاً ببينيم چه احتمالات ممن است. و مقام
دوم، مقام اثبات است که ببينيم از ظواهر ادله داله بر حجيت امارات چه چيزي استفاده مشود؟

احتمالات موجود در مقام ثبوت در باب امارات

در مقام ثبوت، در باب امارات، مجموعاً پنج احتمال وجود دارد. يك احتمال همان است كه مرحوم آخوند در راه اول جمع بين
حم واقع و ظاهرى بيان كردند؛ و آن اين كه بوييم مجعول عبارت از منجزيت و معذريت است؛ بدين معنا که اگر اين خبر

مطابق با واقع در آمد منجز واقع است و اگر ملف مخالفت كرد استحقاق عقاب دارد؛ و اگر اين خبر مطابق واقع در نيامد
معذر است. پس، احتمال اول اين است که بوييم مجعول، منجزيت و معذريت است كه محور اينها در مسئله استحقاق عقاب و

عدم استحقاق عقاب است. احتمال دوم احتمال است كه مرحوم نائين فرمودند؛ مبن بر اين که مجعول در باب امارات
طريقيت و تتميم کاشفيت است.

احتمال سوم احتمال است كه مرحوم محقق اصفهان داده است كه مجعول در باب امارات خود حجيت است؛ يعن بوئيم
شارع اماره، خبر واحد را به عنوان حجت جعل کرده است. احتمال چهارم همان است كه مرحوم شيخ فرمود؛ و آن اين كه

بوييم مجعول عبارت از مؤدى است؛ يعن شارع آمده مؤداى اماره و خبر واحد را به عنوان واقع قرار داده است. احتمال پنجم
اين است كه بوييم اساساً در باب امارات مجعول نداريم، نه بعنوان حم تليف و نه بعنوان حم وضع؛ بله شارع آنچه را که
بين عقلا وجود دارد که عبارت از عمل به خبر واحد باشد را امضا كرده است. اگر از عقلا سؤال كنيم كه چه عنوان براي خبر

واحد جعل کردهايد؟ م‌گويند بناى عمل ما بر عمل به خبر واحد است. شارع آمده اين را امضاء فرموده است، اما امضاى
شارع معنايش اين نيست كه شارع در اينجا حم را به عنوان حم تليف يا حم وضع جعل کرده است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


آثار مترتب بر بحث مجعول در باب امارات

اما اين بحث كه مجعول در باب امارات چيست؟ در چند جا مفيد است؛ ي در سال گذشته مفصل بحث كرديم كه آيا امارات
قائم مقام قطع طريق و قطع موضوع م‌شوند يا نه؟ بحث مجعول در باب امارات در آنجا مفيد و مؤثر است. دوم در بحث

اجزاء مؤثر است؛ در مباحث جلد اول كفايه ـ كه آن را هم به صورت مفصل بحث كرديم ـ مطرح مشود و ثمره مهم اين بحث
که مجعول در باب امارات چيست؟ در بحث اجزاي حم ظاهرى از حم واقع ظاهر م‌شود. ثمره سوم اين مطلب در بحث

اينه آيا امارات بر اصول عمليه حومت دارند يا ورود؟ ظاهر مشود و اين بحث تعيين کننده آن است.

بررس احتمالات فوق

اما مسئله منجزيت، آيا امان دارد كه شارع منجزيت را جعل كند؟ اگر در ذهن شريفتان باشد، مرحوم نائين در رد بر مرحوم
آخوند فرمودند: منجزيت از آثار عقليه‌ى مترتبه است و ربط به شرع ندارد كه شارع بويد در صورت مخالفت استحقاق عقاب

است وگرنه استحقاق عقاب نيست؛ استحقاق عقاب امر عقل است و ارتباط به شارع ندارد. عقل بايد معين كند كه آيا
استحقاق عقاب وجود دارد يا ندارد؟. اشال: ممن است کس بويد قبول داريم بحث استحقاق عقاب دست عقل است، اما

خود جعل عقاب، به دست شارع است. اينجا منظور عقاب قيامت نيست؛ بله منظور اين است که بوييم شارع بويد اگر
نَّمهج هاوزدًا فَجمتَعنًا مموم قْتُلي نماز آيات شريفه آمده است: « و ه در بعضكنم. كما اين‌اين كار را كرد عذابش م كس

خَالدًا فيها وغَضب اله علَيه ولَعنَه واعدَّ لَه عذَابا عظيما » بوييم شارع در باب اماره بحث از استحقاق ندارد كه اشال كنيد
استحقاق امر عقل است بله مجعول عقاب است؛ م‌گويد اگر به اين اماره عمل كردى، بهشت؛ و اگر عمل نردى و موافق با

واقع در آمد، عقاب را جعل م‌كنم؛ اين كه دير شرع است و اشال ندارد؟

جواب: اينجا سؤال م‌كنيم اين عقاب بر چه چيزي است؟ آيا عقاب بر مخالفت اماره است؟ در جاي كه مثلا اماره م‌گويد
نماز جمعه واجب است و در واقع هم آمده نماز جمعه واجب است، اگر شخص بر طبق اماره عمل نرد، شما م‌فرماييد شارع
جعل عقاب كرده است، سؤال اين است كه آيا اين عقاب بر مخالفت با اين اماره است يعن چون شخص با اين اماره من حيث
ه امارة مخالفت كرده، عقاب دارد يا نه، عقاب بخاطر مخالفت با واقع است؟. روشن است كه كس ملتزم نم‌شود مخالفت با

اماره عقاب دارد. جاي كه يك اماره هم مطابق با واقع است اگر ملف عملا مخالفت كرد، هيچ كس نم‌تواند ملتزم شود كه
مخالفت با اين اماره عقاب دارد. پس، بايد بحث را متمركز كنيم روى واقع، بوييم شارع بر مخالفت با واقع جعل عقاب كرده
است. م‌گوييم اينجا فرض اين است كه شخص جهل به واقع دارد و اماره هم براى او علم نمآورد، خود شما هم قبول داريد

در جاي كه ش‌ء مجهول است، تنجز وجود ندارد. حال، آيا متوان گفت که خود اين جعل عقاب بمنزلة العلم باشد؟

بوييم شارع مگويد در صورت مخالفت با اماره تو را عقاب مکنم به خاطر واقع و همين جعل عقاب صالح للبيانية باشد که
دير قبح عقاب بلا بيان جارى نشود؟. ـ اين بحث را دقت بفرماييد كه هم شرين است و هم مهم ـ بالاخره اين سؤال مطرح

م‌شود که اگر ملف به خبر عمل نند، آيا ممن است که شارع جعل عقاب کند؟ م‌گوييم معنا ندارد که مخالفت با اماره
عقابآور باشد؛ در جاي كه امارات متضاد و متناقض با يدير باشند، نمشود که مخالفت با آنها سبب عقاب باشد. پس، اگر
عقاب بخواهد باشد بايد بر مخالفت با واقع باشد. حالا م‌گوييم بايد اين مسئله را از زاويه قبح عقاب بلا بيان بررس كنيم؛ عقل

م‌گويد عقاب در جاي است كه بيان باشد واگر در جاي بيان نبود عقاب هم نيست. آيا نفس اين كه شارع در مورد اماره فرمود
اگر كس مخالفت كند او را بخاطر واقع عقاب م‌كنم، صحيح است؟ آيا شارع م‌تواند اين را بويد؟ نه، چنين مطلب را

نم‌تواند بويد، براى اينه اين صلاحيت براى بياينت ندارد و نم‌تواند خودش بيان باشد و موضوع قاعده قبح عقاب بلا بيان را
كنار بزند. مثلا در همين آيه شريفه که بيان شد و خدا جعل عقاب فرموده بر كس كه مؤمن را متعمداً بشد، اگر فرضاً كس از

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=93
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=93
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=93
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=93


اين حم اطلاع ندارد، براى او منجز نخواهد بود؛ هر چند در واقع جعل عقاب باشد.

م‌گوييم جاي كه نسبت به خود حم واقع صريحاً شارع جعل عقاب فرموده، چطور م‌گوييد با وجود جهل تنجز نيست،
اينجا هم همينطور است؛ اينجا نيز خداوند در مورد مخالفت با اماره جعل عقاب کرده است، ول منافات ندارد كه بوييم چون

نسبت به واقع جاهل است، عقاب نيست؛ يعن تنجز نيست و جاي كه تنجز نباشد، عقاب نيست. بنابراين، خلاصه اشال بر بيان
مرحوم آخوند در مورد اين كه بوييم مجعول در باب امارات منجزيت و معذريت است، اين شد که م‌گوييم اگر مرادتان

استحقاق است، استحقاق امر جعل شرع نيست و بدست عقل است؛ و اگر مقصودتان خود جعل عقاب است، م‌گوييم جعل
عقاب بر مخالفت با اماره معنا ندارد و بايد بر مخالفت با واقع باشد؛ مخالفت با واقع نيز در جاي كه جهل باشد، چون واقع

تنجز ندارد، ممن نيست. لذا، اين فرمايش مرحوم آخوند ثبوتاً امان ندارد و کنار مرود.

کلام مرحوم اصفهان بررس

بعد از بررس کلام مرحوم آخوند کلام مرحوم محقق اصفهان که احتمال سوم بود را مورد بررس قرار مدهيم. مرحوم
اصفهان فرموده مجعول منجزيت نيست، بله شارع خود حجيت را جعل كرده است؛ و م‌فرمايد حجيت يعن «ما يصح

الاحتجاج به» چيزي كه مولا و عبد، هر دو م‌توانند به آن احتجاج كنند؛ مولا متواند بويد چرا انجام دادى؟ عبد هم بويد
بخاطر اماره؛ يا مولا بويد چرا مخالفت كردى؟ بايد عقاب شوي. مرحوم اصفهان در توضيح اين مطلب م‌فرمايند: حجيت سه

نوع است: « حجيت ذات» مثل آنچه كه در باب قطع بيان م‌كنند؛ «حجيت انتزاع» مثل اين كه در ظواهر و عمل به ظواهر،
عقلا و عرف بناى عملشان بر اين است كه هذا مما يصح الاحتجاج به، عقلا مگويند ظواهر حجت است و از اين مفهوم را
بنام حجيت انتزاع كنيم؛ و «حجيت اعتبارى» مثل اين روايت که مفرمايد: «فإنّهم حجت عليم و أنا حجة اله عليهم» که در

اينجا جعل حجيت بالاعتبار است.

نتيجه اين مشود كه در باب امارات مثل ظواهر يا مثل خبر ثقه، شارع حجيت، ـ يا حجيت انتزاع يا حجيت اعتبارى، که
انتزاع هم برم‌گردد به منشأ انتزاعش كه عقلاست ـ به معناى ما يصح الاحتجاج به جعل کرده است. مرحوم اصفهان توضيح

م‌دهد: شارع يك اغراض واقع دارد، يك احام مولوى دارد، که اگر از اول آنها را به خود عبد موكول كند که برود اين اغراض
و احام را امتثال كند، اكثر احام واقعيه از دست عبد فوت م‌شود، كثرة الخطاء برايش به وجود م‌آيد؛ و اگر هم بخواهد

احتياط را واجب كند، صعب و مشل است؛ بنابراين، شارع م‌گويد خبر واحد و خبر ثقه چون غالب المطابقه با واقع است،
لذا حجيت را براي آن اعتبار کرده است و يصح الاحتجاج به . در انتهاي مطالبشان هم تعريض بر مرحوم نائين ـ که قائل به

طريقيت است ـ مزند که در اين صورت، دير لازم نيست شارع بويد من اماره را محرز و طريق به واقع قرار م‌دهم.

در اينجا اشالات كه بر مرحوم آخوند وارد بود، جريان پيدا نم‌كند؛ براى اينه اگر حجيت را بمعناى منجزيت و معذريت
م‌گرفت، اولا عين كلام مرحوم آخوند م‌شد و فقط لفظ و تعبير را عوض كرده است؛ اگر مرحوم اصفهان م‌گفت مراد ما از
حجيت، منجزيت و معذريت است، مگفتيم که شما لفظ را عوض کردهايد و خود مرحوم آخوند نيز در کفايه گاه تعبير مکند
به منجزيت و معذرت و گاه هم م‌گويد حجيت، حجيت كه قدر جامع بين منجزيت و معذريت است؛ و در اين صورت، همان

اشالات منجزيت و معذريت را دارد. اما در اينجا بحث عقاب نيست و شارع خبر واحد را حجت بمعناى لغوى، يعن ما يصح
الاحتجاج به گرفته است و نه استحقاق عقاب. لذا، اگر در جاي ديديد كه بويند همان اشالات كه بر مرحوم آخوند وارد است
بر مرحوم اصفهان نيز وارد است، ناش از عدم دقت در كلام ايشان است. البته بعض از اشالات بر مرحوم اصفهان وارد
است؛ از جمله اين که: اولا ايشان فرمود حجيت قطع ذات است و اين با مبناى خود ايشان ناسازگار است که حجيت قطع را

حجيت انتزاع ،كند، حجيت ذات‌ه اقسام حجيت را دارد بيان موييم که ايشان در مقام ايندانند. البته شايد بتوانيم بنم ذات



و حجيت اعتبارى، روى نظر مشهور مطلب را بيان م‌كند، و الا روى نظر خود ايشان حجيت قطع ذات نيست. بنابراين، اين
اشال ولو بر ظاهر عبارت مرحوم اصفهان وارد است، اما اشال مهم نيست.

ثانياً: اشال مهم اين است كه در باب امارات، شارع طريقه امضاء را پيش گرفته است و امضاء جعل جديد نيست؛ بله امضاء
يعن همان كه نزد عقلاست را شارع صحيح مداند. عقلا خبر واحد را مما يصح الاحتجاج به م‌دانند، شارع هم م‌آيد اين را

امضاء م‌كند؛ اما معناى امضاء اين نيست كه شارع حجيت را جعل كرده است. معناي امضاي شارع اين نيست كه بويد من
ن است كستهاي که وجود دارد اين است که ممندارد. ن كنم. پس، شارع جعل‌هم مثل عقلا حجيت را براي خبر ثقه جعل م
بويد عقلا در امور مهمه به خبر واحد عمل نم‌كنند، اما شارع در امور مهمه ـ مثل حدود و ديات و خمس و صلاة ـ فرموده به
خبر عادل عمل كنيد؛ ثانياً ممن است كس بويد عقلا به خبر واحد و خبر عادل بلا واسطه عمل م‌كنند، اما اخبارى كه الان

در دست ماست تا به امام معصوم برسد چندين واسطه م‌خورد، آيا بوييم عقلا اينجا عمل نم‌كنند؟

بوييم نه، شارع مگويد خبر عادل ولو صد واسطه داشته باشد بايد عمل كند. اگر كس اين را بويد، آن وقت حجيت كه شارع
اينجا عمل م‌كرده، م‌شود حجيت تأسيس؛ اما اشال اين است كه ما در همان مطلب ترديد داريم كه عقلا در امور مهمه و

غير مهمه هر دو عمل م‌كنند؛ عقلا در مع الواسطه و ب واسطه هر دو عمل م‌كنند؛ و اين نته خيل مهم است که ما ان شاء
اله در بحث خبر واحد به زودى ان شاء اله اين بحث را حتماً خواهيم داشت. لذا، م‌توانيم بوييم تمام آنچه كه شارع در خبر
واحد مطرح كرده امضائ است و نه تأسيس. اين هم بررس كلام مرحوم اصفهان. دو سه احتمال دير م‌ماند که انشاءاله

روز شنبه. و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين. 


