
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۱۴ آذر ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 31 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

فرمايش مرحوم محقق نائين در قسمت اصول غير تنزيليه كه فرمودند: «در آنجاي كه احتياط واجب است، استحقاق عقاب بر
مخالفت واقع نيست؛ استحقاق عقاب بر مخالفت خود اين حم طريق است» بيان شد. خلاصه فرمايش ايشان اين است که
خود اين وجوب احتياط كه عنوان حم طريق را دارد، خود اين اگر مخالفت شد اينجا استحقاق عقاب م‌آورد، اما آن حم

واقع چون بدست ملف نرسيده و واقع براى ملف واصل نشده اينجا مخالفت از حيث مخالفت با واقع استحقاق عقاب ندارد.

 ال حضرت استاد بر فرمايش مرحوم نائيناش

اين بيان ايشان يك مقدارى مورد اشال و مورد تأمل است و ما براى روشن شدن اشال بيان مرحوم نائين با طرح اين سوال
عرض م‌كنيم كه شما در باب امارات و در باب اصول تنزيليه چطور م‌فرماييد اگر كس با يك خبر واحد مخالفت كرد، مثلا

خبر واحد دلالت دارد بر وجوب صلات جمعه و شخص با اين خبر واحد مخالفت كرد، آيا در باب امارات هم شما مسئله
استحقاق عقاب را روى مخالفت با اماره م‌بريد؟ در حال كه در باب امارات فرموديد آنچه كه جعل شده است عبارت از

طريقيت، عبارت از وسطيت است ، اين اماره طريق است براى كشف واقع. 

حالا امارات و اصول تنزيليه به نظر شما جنبه محرزيت از واقع را دارد، اگر کس در باب امارات مخالفت كرد آنجا م‌فرماييد
از حيث مخالفت با واقع استحقاق عقاب دارد. در اصول تنزيليه از حيث مخالفت با واقع استحقاق عقاب دارد، آن وقت در

اصول غير تنزيليه مثل اصالت الاحتياط كه در ميان اين طرق اضعف طرق است (امارات و اصول تنزيل اقواى طرق هست)
است؛ به عبارت اخرى اين خيل م ظاهرى طريقوييم آنچه كه ملاك براى استحقاق عقاب است مخالفت با خود اين حب

،ل است كه در باب امارات، در باب اصول تنزيليه كه اقوا هستند نسبت به اصول غير تنزيلپذيرش اين مطلب براي ما مش
آنجا استحقاق عقاب را بر مخالفت با واقع قرار بدهيم اما در اينجا استحقاق عقاب را بر مخالفت با خود اصل غير تنزيل قرار
بدهيم! اگر شما بفرماييد كه در باب امارات و اصول تنزيل ملف به واقع رسيده و لذا م‌گوييم اماره طريقيت دارد، كاشفيت

دارد، اصل تنزيل محرزيت دارد، اما در اين اصل غير تنزيل اينجا ملف به واقع نرسيده است. 

و علت اين كه در امارات استحقاق عقاب بخاطر مخالفت با واقع است اين است كه ملف در آنجا به واقع رسيده اما در اين
اصل غير تنزيل ملف به واقع نرسيده است. جواب م‌دهيم كه خود شما همين اصل غير تنزيل را م‌گوييد طريق است؛

اصلا اسم آن را گذاشتيد «متمم» براى واقع همين مقدار اگر كس به« متمم» يك جعل برسد كاف است در استحقاق عقاب
براى مخالفت با خود آن جعل؛ يعن در استحقاق عقاب وصول خود آن جعل لازم نيست، لازم نيست خود آن حم واقع بنفسه

خودش واصل به ملف شود، بله اگر متمم آن هم رسيد اين كفايت در استحقاق عقاب م‌كند. 

مرحوم محقق نائين در تعبيراتشان( كه ديروز هم ما اين تعبيرات ايشان را مفصل ذكر كرديم) م‌فرمايند: «واقع وصول پيدا

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


كرده و وصول وصف براى واقع است، اما از باب وصف ش‌ء به حال متعلقه است، چون طريقش رسيده بدست ما، چون متمم
جعل بدست ما رسيده، واقع خودش نرسيده بله واقع از راه طريقش بدست ما رسيده است. طريق عبارت از همين «متمم

جعل» است واصل بودن وصف براى واقع است، اما نه وصف براى خودش، بله وصف بحال متعلق. نته مهم كه در جواب
مرحوم نائين داريم اين است که خود شما در كلمات تان تصريح فرموديد به اينه اين «متمم جعل» به همان ملاك واقع است؛

يعن متمم جعل خودش يك ملاك مستقل جداى از واقع ندارد، اگر متمم جعل يك ملاك مستقل ندارد پس چطور چيزى كه
خودش ملاك مستقل ندارد، منشأ بشود براى استحقاق عقاب؟ 

اشال مهم ما بر مرحوم نائين در همين قسمت است؛ ما همه حرفها را م‌پذيريم كه بين اصول غير تنزيليه و امارات فرق است
، در امارات واقع به ما رسيده و در اصول غير تنزيليه نرسيده است، در امارات واقع بدست ما رسيده و واصل شده است،

وصول وصف به حال خودش است، در اصول غير تنزيليه وصف به حال متعلق است؛ همه اينها مورد قبول ما هست اما سؤال
اصل اين است شما تصريح كرديد وجوب احتياط عنوان «متمم» را دارد! و م‌فرماييد متمم يك ملاك مستقل ندارد، ملاكش
همان ملاك واقع است، چيزى كه ملاك مستقل ندارد، چطور م‌شود خودش منشأ براى ا ستحقاق عقاب باشد؛ يا به يك بيان

دير بوييم در باب عقاب دو مطلب است، ي از آن دو مطلب باشد كفايت م‌كند. 1- اگر يك تليف خطاباً به ملف برسد و
ملف مخالفت كند استحقاق عقاب دارد. 2- اگر يك تليف ملاكاً به ملف رسيد يعن ملف علم دارد در اين مورد، آن ملاك

تليف واقع وجود دارد، اما خود خطاب لمانع به ملف نرسيده است، اما ملاك وجود دارد.

مثلا م‌داند كه ملاك براى حرمت اسار است اما در اين مورد خطاب الان وجود ندارد لمانع، اينجاي كه ملاك روشن است
اينجا هم باز همين كفايت م‌كند در اين كه اگر اين شخص مخالفت كرد، مخالفت با ملاك حم، مخالفت با خطاب را دارد،

(نه ملاك احتمال) و صد در صد آورد . اگر در يك جاى يك ملاك واقع‌همانطورى كه مخالفت با خطاب استحقاق عقاب م
ملاك واقع بود آنجا هم مخالفتش عقاب م‌آورد، بنابر اين، ما نم‌توانيم بوييم مخالفت با وجوب احتياط عقاب آور است، اگر

عقاب باشد براى همان حم واقع باشد. 

اشال دوم اين است كه شما فرموديد وجوب احتياط در جاي است كه اين احتياط مطابق با واقع باشد، مصادف با واقع باشد،
اما اگر در يك جاى احتياط واجب شد در واقع ما حم وجوب نداريم، فرمودند اين وجوب احتياط يك حم سورى و يك حم

تخيل است. اشال اين است كه الان اگر در يك جاى احتياط واجب شد شما م‌گوييد اين احتياط در صورت كه مصادفت با
واقع كند واجب است؛ ما از كجا بدانيم اين احتياط مصادف با واقع است؟ 

پس اگر بخواهيم بدانيم مصادف با واقع است نيازى به اين دارد که مولا يك «متمم جعل» دير براى خود همين وجوب احتياط
بياورد، بويد اين احتياط مصادف با واقع است، چون اگر نياورد ما نم‌فهميم كه مطابق با واقع است يا نيست؛ به يك بيان

دير شما م‌فرماييد وجوب احتياط آنجاي است كه مطابق با واقع است، جاي كه من شك دارم اين مطابق با واقع است يانه،
شك دارم در منجزيت همين وجوب احتياط، شك در تنجزش م‌كنم پس براى ما الزام آور نيست؛ و بالجمله آنچه را كه مرحوم

نائين در جمع بين حم واقع و ظاهرى بيان كردند ملاحظه فرموديد ما در ط چند جلسه مورد بحث قرار داديم و اشالاتش را
هم مفصل ذكر كرديم. 

تا ايجا آنچه كه در كلمات اصوليين در جمع بين حم واقع و ظاهرى گفته شده است ما همه را بيان كرديم سه راه از مرحوم
،(قدس سره) راه مرحوم اصفهان كه امام بزرگوار (رض) فرمودند، راه مرحوم آقاى خوئ آخوند، دو راه از مرحوم شيخ، راه

راه مرحوم فشارك و اين راه اخير هم راه مرحوم محقق نائين بود، راجع به اينها يك تأمل بفرماييد روز شنبه يك جمع بندى
خواهيم داشت. 



بحث اخلاق: اهمیت و ارزشمندی علم با عمل

در يك روايت از امام سجاد (ع) (بحار الانوار جلد دوم، صفحه 28) آمده است که حضرت بعنوان اينه «متوب ف الانجيل»،
اين مطلب را كه من م‌خواهم بيان كنم در انجيل نوشته شده است، گاه اوقات ائمه ما (ع) اينها را بصورت يك اشاره‌اى بيان

م‌كردند كه مردم لازم است بالاخره بدانند احاطه اينها به كتب آسمان چقدر فراوان است؛ اينطور نيست كه فقط احاطه اينها به
قرآن كريم باشد، همان اندازه که به قرآن کريم دارند، به كتب آسمان هم احاطه دارند. 

م‌فرمايند: «متوب ف الانجيل لا تطلبوا علم ما لا تعملون و لما عملتم بما علمتم فان العلم اذا لم يعمل به لم يزدد من اله الا
بعداً» م‌فرمايند در انجيل نوشته شده است آنچه را كه م‌خواهيد عمل ننيد دنبال يادگيرى او نرويد؛ آنچه را كه بنا داريد در

مقام عمل پياده ننيد دنبال فراگيرى او نرويد، و يك استدلال حضرت م‌آورد، م‌فرمايند:« علم يك حقيقت دارد كه اگر عمل
نشود ‐ لم يزدد من اله الا بعداً‐ اين جز دورى از خدا اثر ديرى ندارد» يعن بزرگترين حجاب بين انسان و خداوند همين

علوم انسان خواهد بود. 

اين يك نته‌اى بسيار مهم است ما گاه اوقات در مورد علم م‌گوييم حالا اگر موفق شديم عمل م‌كنيم، موفق نشديم بالاخره
خود علم علم است؛ اين روايت ما را متوجه م‌كند كه علم يك حقيقت دارد اين حقيقت بسيار پيچيده است، بسيار مهم است،

اگر انسان عمل كند موجب« قرب ال اله» م‌شود، اگر انسان هر مقدارى كه بر علمش اضافه شد عمل هم كند، در ميدان
عمل بياورد پياده كند آنچه را كه م‌داند، از فقه گرفته تا اخلاق و عقايد و هرچه كه انسان ياد م‌گيرد، بيايد او را پياده كند در
عمل، حالا اگر ما مثلا در بحث امروز مان م‌گوييم وجوب احتياط در كجا هست و در كجا نيست اگر بالاخره علم پيدا كرديم

كه در كجا بايد احتياط كنيم و در كجا احتياط لازم است اگر به آن عمل ننيم خود همين موجب بعد از خداوند م‌شود، در
مورد قرآن اين تعبير هست كه ‐ و لا يزيد الظالمين الا خسارا ‐ علم را از اين جهت م‌توانيم تشبيه كنيم به اين كتاب اله كه
اگر اين علم در درون يك ظرف قرار گرفت، داخل قلب قرار گرفت كه در مقام عمل پياده نشد اين بعد از خدا م‌آورد، چرا بعد

م‌آورد؟ 

اين دير يك امر تعبدى نيست، يعن اينطور نيست كه خداوند انسان را مؤاخذه كند حالاي که تو به اين علمت عمل نردى من
هم توفيقات تو را كم م‌كنم، تو را از خودم دور م‌كنم، بله اين لم يزدد يك اثر وضع علم بدون عمل است، آن كس كه علم

دارد و بر طبق علمش عمل نم‌كند چه بخواهد و چه نخواهد اثر وضع اش دورى از خداوند است. دست خود انسان هم
نيست، عرض كردم اينطور هم نيست كه يك امر جعل باشد، يك امر تشريع باشد، يك امر تعبدى باشد اين اثر وضع علم بدون

عمل است كه موجب بعد از خدا م‌شود.

انسان وقت به علم عمل نم‌كند معلوم م‌شود كه باور ندارد، معلوم م‌شود كه براى او ارزش قائل نيست، علم ناش از علم
مطلق و عالم مطلق است كه خداوند است، ب اعتبار كردن علم خواه نا خواه منجر به اين م‌شود كه انسان آن عالم مطلق را
ب اعتبار م‌داند؛ منبع را ب اعتبار م‌كند. حالا ممن است خودش هم به اين توجه نداشته باشد اما اين منته به او م‌شود.
وقت انسان يك داروى را از يك دكترى گرفت اين دارو را مورد استفاده قرار نداد اين معنايش اين است كه خيل باور ندارد كه

اين داروى را كه اين دكتر داده درست است يانه؟ بدرد م‌خورد يانه؟ 

نسبت به آن دكتر ب اعتماد م‌شود، در علم همينطور است يك حقيقت دارد كه اگر انسان در ميدان عمل نياورد چه بخواهد و
در درجات خيل از جهت علم ن است كسست بشود، شما ديديد ممشود كه انسان نسبت به خدا س‌چه نخواهد موجب م

بالاي باشد، در دنيا داريم افرادى كه از نظر علم الهيات بهترين، قويترين محمترين براهين را براى اثبات وجود خدا م‌آورد
حت در باب عرفان، عرفان نظرى خيل مراتب بالاي را دارند اما از نظر عمل صرف هستند از نظر عمل سر سوزن از آنچه كه

م‌دانند در وجودشان تجل پيدا نرده و نم‌كند، اين گونه افراد بعدشان از خدا بيشتر از يك آدم جاهل بيسوادى است كه



هيچ از اين مسائل خبر ندارد، آن جاهل باز يك نزدي و قرب ممن است داشته باشد اما اين شخص ميليونها فرسن خودش
را دور كرده است از حقيقت حق تعال. باز هرچيزى كه هر روز ياد بيرد يك درجه بر دورى اش اضافه م‌شود، ما بايد مراقب
باشيم همين علم حوزوى، همين علم دين، همين علم فقه و اصول را اگر در ميدان عمل نياوريم واقعاً آنچه را كه ياد م‌گيريم در

مقام عمل به آن اعتنا ننيم، شما ببينيد!

بزرگان ما، مراجع ما نسبت به اين احام خيل مقيد بودند، اينقدر تقيد داشتند كه گاه اوقات براى انسان باورش مشل است
كه تا اين اندازه تقيد در مسائل، تا اين اندازه تقيد در احام م‌شود ميدان عمل، حالا ببينيد مثلا فرض كنيد يك فقيه بزرگوارى
كه نظر فقه اش اين بود كه استفاده از وسائل مختص به زن براى مرد حرام است، حت كفش كه براى زن است دمپاي كه

براى زن است مرد نبايد بپوشد، ما م‌شنويم و شنيديم در احوال امام (رض) نقل م‌كردند كه ايشان حت آن كفش كه زنها در
خانه م‌پوشند براى اينه دو قدم از يجا به يك جاى دير بروند از آن استفاده نم‌كردند؛ اين معلوم م‌شود كه در ميدان عمل

اين دقت‌ها اين ريز بين‌ها، اين است كه از امام عظمت ب نظير را به وجود آورد و او را به اوج قله معنويت و عرفان رساند؛ ما
هم بايد در اعمالمان خيل مقيد باشيم، اين همه حديث م‌خوانيم، بيان م‌كنيم براى اينه از مال مشتبه اجتناب شود، هر پول را

كه به ما م‌دهند نبايد بيريم ، از هر جاى به ما داده م‌شود نبايد بيريم، در خيابان يك كس رد م‌شود بويد آقا اين مقدار
پول من م‌خواهم به يك طلبه‌اى بدهم، اين چطورى است، چه است و از كجا آورده است؟

اينها را بايد خيل دقت كنيم هر جاي انسان را براى هر سفره‌اى دعوت م‌كند انسان نرود، از انسان هر حرف را كه خواستند
در هر موردى نزند، اين معنايش اين است كه علم را كه ياد م‌گيريم در ميدان عمل بياوريم، ما هرچه معلومات مان بيشتر

شود اگر ديديم تقيد مان در دايره زندگ مان بيشتر شد اين علم ما نافع بوده (يك وقت ديرى هم من عرض كردم) حت اگر اين
علوم را كه ما م‌خوانيم اين قدر بايد اثر داشته باشد ما را مقيد به نوافل كند، مقيد حت به موارد استحباب هم كند، براى اينه
انسان م‌داند اين جزئيات و دقايق كه وجود دارد، خيل اميدى ندارد اين واجباتش مورد قبول واقع شود پناه ببرد به نوافل، و

اين نته بسيار مهم است. 

من امروز م‌خواهم يك اشاره‌اى كنم به فرمايشات مقام معظم رهبرى در آنچه كه با اساتيد حوزه و حوزويان و نخبان و
مبلغان فرمودند كه انصافاً نات بسيار مهم در اين فرمايشات بود و از جلسات بسيار بيادماندن براى حوزيان بوده و هست،

من به چند نته اشاره م‌كنم كه اين لازم هست اين مطلب. 

اولين نته اين است كه يك نات حساس كه واقعاً هم بزرگان ما، هم فضلاى ما، هم اساتيد ما و هم حوزيان ما بايد به آن توجه
داشته باشند در اين سخنان بيان شده است، اين سخنان از يك شخصيت صادر م‌شود كه در رأس نظام ما قرار دارد، ايشان
ضرورت‌هاى مهم مربوط به نظام اسلام، جامعه اسلام و حوزه‌ها را بيش از همه متوجه م‌شوند، يعن گاه اوقات همان

مطلب را كه ايشان فرموده مثلا يك طلبه عادى و يا يك مسؤول ديرى ممن است بيان كند شايد خيل براى ما اهميت نداشته
باشد اما وقت ببينيم يك كس كه يك نظام را دارد اداره م‌كند بر مبناى اسلام، بر مبناى متب اهلبيت و مهمترين نيازهاى

دين و معنوى مردم را توجه دارد، اشراف كامل بر همه جزئيات و شئون دارد يعن م‌توانيم بيان كنيم اشراف كه ايشان امروز
بر شؤون مراكز علم كشور دارد و شؤون معنوى دارد از همه بيشتر است و اين طور صحبت‌ها اقتضا م‌كند ما خيل توجه

بيشترى كنيم، ببينيم كه ايشان چه فرمودند و چه ضرورت‌هاى را براى حوزه‌هاى علميه تدبير كردند و اينها را دنبال كنيم.

و نته دوم اين است كه نبايد باز در مورد اينونه سخنان مثل گذشته به يك نامه و دو نامه و يك سمينار بسنده شود و به بوته
فراموش سپرده شود؛ عرض كردم واقعاً نات بسيار حساس است، ببينيد! من يك وقت در ي از همين روزهاى چهارشنبه
عرض كردم، انسان گاه اوقات دنبال يك بزرگ م‌گردد تا از تجربيات او، از درك او از آنچه كه او در اين دوران زيادى كه

سپرى كرده استفاده كند، مهمترينش در همين صحبت‌ها تجل پيدا م‌كند، امروز يك طلبه بداند كه بايد چه بند، يك طلبه بداند
كه براى آينده خودش بايد چه بند، مسؤول حوزه و مسؤولين حوزه و مديران حوزه چار بايد بنند براى آينده اين حوزه؟



البته در گذشته کارهاي زيادي شده است واقعاً من از اول پيروزى انقلاب كه در جريان تمام امور حوزه بوديم والد راحل ما
(رضوان اله عليه) ده سال در زمان امام مسؤوليت اين حوزه را بدوش داشتند، برنامه‌هاى كه بعد از انقلاب در حوزه آمده

نظم كه حاكم شده است، برنامه‌هاى تخصص كه وجود دارد پايه‌هاى علم كه تنظيم شده است اينها هيچدام قبل از انقلاب
نبود و حوزه بعد از انقلاب يك رشد خوب را پيدا كرده است، يك حركت بسوى جلوى را پيدا كرده است اما همانطورى كه

ايشان هم فرمودند، در هر زمان ما نيازى به يك برنامه جديد داريم حوزه ما هم مسؤولين و هم طلبه‌ها در هر زمان بايد يك برنامه
پنجساله‌اى، ده ساله‌اى، بيست ساله‌اى براى خودشان تدوين كنند كه من طلبه الان شروع كردم درس خارج را ، پنج سال دير به

كجا م‌خواهم برسم ، ده سال دير به كجا م‌خواهم برسم، درس من كه تمام شد بعد چار بنم.

هم خودمان بايد برنامه داشته باشيم هم بايد مسؤولين حوزه يك برنامه ريزى داشته باشند، اصلا نظام آموزش يك برنامه ريزى
دائم لازم دارد يعن هر سال حت بايد يك برنامه جديدى ، يك متون محمترى يك روش متقن‌ترى اينها همه بايد مطرح شود،

بدون تحول يك نظام مرده‌اى است، يك نظام هر نظام آموزش اين كه اشاره فرمودند ايشان به ضرورت تحول در حوزه اصلا
است كه دير اثرى نخواهد داشت، نظام آموزش بايد دائماً درش تحول ايجاد بشود.

باز من يادم م‌آيد كه در آخرين جلسه ي كه والد ما رضوان اله عليه با شورى سياست گذارى حوزه داشتند به اين آقايان
فرمودند كه من تعجب م‌كنم برنامه‌اى كه ما مثلا در حدود س سال پيش تدوين كرديم هنوز شما همين برنامه را داريد ادامه

م‌دهيد؛ بايد الان يك فر جديدى كنيد، برنامه جديدى را طرح كنيد، حوزه ما بايد اين گونه تحولات آموزش درش باشد، در عين
اينه هم سفارش رهبرى هم سفارش مراجع بزرگ هم همه دلسوزان حوزه اين را تأكيد دارند كه آن هويت اصل حوزه، آن عمق،

آن ژرف انديش، آن ابتناء بر يك اصول محم كه هميشه بوده اين بايد باشد، اگر اين نباشد كه دير اصلا حوزه نيست.

اما به مقتضاى روز امروز هر طلبه‌اى بايد از وضع آموزش نظام‌هاى آموزش دير خبر دار باشد، كيفيت امروز خيل تغيير
پيدا كرده است ارتباط با وسائل به ابزار اينترنت و كامپيوترى اينها يك امر ضرورى شده است به حدى است كه بايد هر طلبه‌اى

با اين وسائل ارتباط داشته باشد، دير تحقيقات خودش را نبايد مثل تحقيق بيست سال، يا ده سال، يا پنجاه سال پيش انجام
بدهد.

بنابر اين، اين مسئله تحول كه ي از نات اساس در فرمايشات ايشان بود يك چيز خيل مهم است، هم بايد مسؤولين و
مديران روى آن تأكيد داشته باشد، هم ما خود طلبه‌ها، ما نبايد به انتظار اين باشيم كه حالا مسؤولين بيايند يك تحول هم ايجاد

كنند؛ خودمان ببينيم كه بالاخره چه بنيم كه اگر در قديم يك ساعت صرف م‌كرديم الان ممن است همان يك ساعت را با پنج
دقيقه با ده برابر كار فرى و از جهت كيف بتوانيم داشته باشيم چه ضرورت‌هاى و چه انتظارات دنياى روز از حوزه‌ها دارند،

چيزى است كه هر طلبه‌اى بايد بداند الان مثل سابق نيست بوييم حالا ما درس م‌خوانيم بعد ببينيم كه كجا به ما نياز دارند، نه
بايد برنامهريزى بشود بر طبق آن نيازهاى كه دنياى كه امروز تشنه علم و معنويت است.

و من اين جمله را هم عرض كنم واقعاً دنيا از حقيقت معنويت و علم موجود در اين حوزه‌ها كثيرشان ب اطلاع هستند هر جاى
اطلاع پيدا شد گرايش، تقاضا استمدادشان نسبت به حوزه‌ها زياد شده است و اين هم روز به روز دارد افزايش پيدا م‌كند،

عل اى حال اميدواريم كه اين فرمايشات جامه عمل پوشيده شود و يك نقطه بسيار مهم در شوفائ حوزه‌هاى علميه باشد. 

و صل اله عل محمد و آله الطاهرين


