
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » خاتمه استصحاب »

در تاریخ ۲۱ آذر ۱۳۹۵

خاتمه استصحاب(شرايط جريان استصحاب)
جلسه 35 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

برای روشن شدن تحقیق، در بحثِ تقدم استصحاب بر سایر اصول گفتیم ابتدا باید چند امر را مورد بحث قرار بدهیم. محور اول
در مورد لسانِ ادلهی استصحاب بود که بحث از آن گذشت.

(لسان ادله برائت ‐ مفهوم ش) محور دوم

محور دوم در مورد معنای ش است که به عنوان موضوع در ادلهی برائت به کار رفته است به این بیان که وقت مگوییم «کل
شء مطلق» یعن «کل شء مشوک أو مجهول مطلق»، مراد از این ش چیست؟ دو احتمال اینجا وجود دارد: الف‐ معنای

ظاهری ش مراد است یعن تردید. ب‐ ش یعن عدم وجود طریق معتبر به واقع.

بررس احتمال اول (تردید)

اگر ما ش را به معنای تردید گرفتیم در امر اول که بحث در لسان ادلهی استصحاب بود به این نتیجه رسیدیم که شارع ش را
کالعدم مداند و مگوید بنا بذار بر اینه یقین داری لذا حومت پیدا مکند به این معنا که وقت استصحاب مگوید

[1]» یا «فَلَيس ينْبغ لَكَ انْ تَنْقُض الْيقين بِالشَّك‌[2]» یعن این ش کالعدم است. مثلا در «لا ش لثیر هينقي َلضِ عمفَلْي»
الش» مسئلهی حومت مطرح است. در «لا ش لثیر الش» مگوئیم این دلیل بر آن روایات که احام را برای ش بیان

مکند حومت دارد و مگوید ش کثیر الش لیس بشٍ. اینجا هم دلیل استصحاب مگوید کس که ش‐تردید‐ دارد
.ٍاو لیس بش چنانچه یقین سابق دارد ش

بررس احتمال دوم (عدم طریق به واقع)

اما اگر گفتیم مراد از ش که موضوع در ادلهی برائت است عدم وجود طریق معتبر مباشد به این بیان که هر چند امان دارد
قیاس یا دلیل ظنّ هم وجود داشته باشد اما طریق معتبر برای رسیدن به حم واقع نداریم. در این مورد دلیل استصحاب ‐

طریق‐ وجداناً و حقیقتا موضوع ادلهی برائت ‐عدم الطریق‐ را از بین مبرد و مگوید من وجداناً طریق معتبر هستم.

در جای خود ما اشالات به مرحوم نائین که گفته بودند ما اصول تنزیل و غیر تنزیل داریم وارد کردیم که باید در جای
خودش در آن تأمل بیشتری کنیم ول این مطالب که الان عرض مکنیم عین فرمایش مرحوم محقق حائری در درر هست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1920
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


ان قلت و قلت در کلام مرحوم حائری

مستشل به مرحوم حائری مگوید طبق معنای دوم –عدم طریق به واقع‐ اگر مرادتان از طریق چیزی است که حایت عن
الواقع کند، به نظر ما استصحاب چنین نیست و اگر مراد از طریق، مطلق حم ظاهری –چیزی که ظاهرا جعل شده باشد‐

است بین استصحاب و سایر اصول عملیه فرق وجود ندارد. مفرمایند «كما يصدق بعد مج‌ء الحم بالاستصحاب أنه واجد
للطريق ال الحرمة مثلا، بالمعن الذي ذكرنا، يصدق بعد مج‌ء الترخيص بادلة البراءة أنه واجد للطريق ال الترخيص كذلك‌».

اگر همان طور که بعد از استصحاب مگوئیم ی طریق داریم بعد از آمدنِ برائت هم متوانیم بوئیم ی طریق داریم و «کل
شء ل حلال» هم طریق است[3].

مرحوم آقای حائری در مقام جواب مفرمایند، طریقیت در ادلهی برائت به نفس جعل دلیل برائت است یعن ما قبل از اینه
دلیل برائت به میدان بیاید هیچ چیز نداشتیم و هیچ چیز نداریم اصلا! ما هستیم و ی ش. ش داریم شرب توتون حلال است

یا حرام؟ قبل از آنه «کل شء ل حلال» بیاید ما اصلا چیزی نداریم.

ول در استصحاب قبل از آنه دلیل استصحاب بیاید یقین به نه سابق داریم الآن هم دلیل استصحاب میوید تو بنا را بر همان
حرام سابق بذار. مفرمایند «قلت: نعم كون الملف ذا طريق ال الترخيص بالمعن الذي ذكرنا انما هو بعد جعل الترخيص
الظاهرى الذي هو مفاد ادلة البراءة». اینه ملّف به معنای حم ظاهری دارای طریق مشود بعد از این است که ادلهی برائت
بیاید و قبل از ادلهی برائت چیزی نداریم. «و اما كونه ذا طريق ال الحرمة المحققة ف الزمن السابق: فبالمدلول الاول من ادلة

الاستصحاب‌».

[4]» مفروض این است که ما ی طریق به آن یقین سابق و هينقي َلضِ عموید «فَلْيه بخواهد بدر ادلهی استصحاب قبل از آن
آن حرمت سابقه داریم. در حقیقت مرحوم حائری مگوید وقت استصحاب آمد، مگوید تو طریق داری منته نمدان این
طریق باق است یا باق نیست، من استصحاب به تو مگویم این طریق باق است. «لانها حاكمة ببقاء الطريق ف حال الشك

ايضا، فواجدية الملف الطريق ال الحرمة السابقة بمقتض ادلة الاستصحاب مقدمة عل واجديته الطريق ال الترخيص
بمقتض دليل البراءة»[5].

در مورد سایر اصول مانند احتیاط هم وضعیت چنین است یعن در استصحاب شما یقین سابق دارید که یقین سابق شما
در برائت یا احتیاط چنین چیزی ندارید. در احتیاط واقع به شما نشان داده نم از واقع باشد ول تواند طریق واقع و حاکم-

شود بله کاری مکند که شما یقین به امتثال واقع پیدا مکنید.

اشال حضرت استاد به مرحوم حائری

به نظر ما این جواب خلاف فرض سؤال سائل است. سائل در دو فرض مسئلهی خودش را مطرح کرد؛ فرض اول اینه بوئیم
مراد از طریق حاک از واقع بودن است بعد این را منر شد موضوعاً و گفت استصحاب حاک از واقع نیست. در فرض دوم
بوئیم طریق یعن حم ظاهری و مگوید استصحاب حم ظاهری است و برائت هم حم ظاهری است. وقت مگوئیم طریق
ظاهری است نباید آن جنبهی حایت عن الواقع مدّ نظر قرار بیرد چون بازگشت به فرض اول که خود سائل آن را اشال کرد

مکند.



محور سوم (لسان ادله برائت‐مفهوم علم)

محور بعد، مراد از علم در «رفع...ما  يعلَمونَ[6]» است. اگر گفتیم مراد «علم وجدان» است که استصحاب برای ما علم
وجدان نمآورد پس نه حومت دارد و نه ورود در نتیجه مقدم نمشود.

اگر گفتیم مراد «عدم الحجة» یا «عدم طریق معتبر» است؛ ادلهی برائت مگوید وجوب در شبههی وجوبیه و حرمت در شبهه
تحریمیه مرفوعٌ تا زمان که شما دلیل معتبر و حجت نداشته باشید. در این مورد مسلَّماً استصحاب حجت و مقدم بر برائت

است و عنوان ورود را دارد.

ظاهر ادلهی برائت «علم وجدان» است به این بیان که وقت این حدیث برای مردم بیان مشده بحث از دلیل معتبر،
استصحاب، دلیل حجت، رفع ما لا یعلمون مطرح نبوده. منته قرائن وجود دارد که با کم این قرائن باید علم را به حجت و ما

لا یعلمون را به عدم الحجة معنا کنیم. این قرینه چند مقدمه لازم دارد:

الف‐ مدانیم شارع طُرق غیر علم هم مثل خبر واحد جعل کرده. ب‐ وقت شارع مگوید «رفع ما لا یعلمون» دنبال مهمل
گذاشتن واقع نیست. نتیجهی دو مقدمه این مشود که شارع در روایات برائت در مقام نف احتیاط است یعن احتیاط بر شما

واجب نیست. نف لزوم احتیاط در جای است که جعل احتیاط برای ما سخت و مشقت داشته باشد پس شارع امتناناً عل الامه
.خواهد اینجا احتیاط کنگوید نمم

ج‐ با وجود طریق غیر علم مثل خبر واحد، استصحاب و... که مثبت برای احام است معنا ندارد بوئیم شارع امتناناً از ما
احتیاط را برداشته است. وقت طریق برای اثبات حم برای ما وجود دارد موضوع برای احتیاط باق نمماند تا بوئیم شارع

امتناناً مخواهد نف احتیاط کند چرا که امتنان در جای است که طریق برای اثبات حم وجود نداشته باشد.

[7]» به قرینهی مناسبت حم و موضوع یعن ما لا یون حجه، ما لم یدل علیه دلیل ما لم تقم علیه در نتیجه «رفع...ما  يعلَمونَ
الحجة و خلاصه اینه مراد از علم در ادلهی برائت علم وجدان مراد نیست.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ وسائل الشيعة، ج‌3، ص: 466.

[2] ـ وسائل الشيعة، ج‌3، ص: 466.
[3] ـ دررالفوائد(طبع جديد)، ص: 630: فان قلت: ان اردت من الطريق الذي يرتفع به موضوع الاصول ما يح عن الواقع

الاول فلا اشال ف عدم كون الاستصحاب كذلك، و ان اردت منه مطلق الاحام الظاهرية الت جعلت بملاحظة الاحام الواقعية
من دون ملاحظة انفسها فلا اشال ف اشتراك الاحام المجعولة ف ساير الاصول معه ف ذلك، و حينئذ فاى واحد من

م بالاستصحاب أنه واجد للطريق الء الح‌الاستصحاب و الاصل الآخر يقدم يرفع موضوع صاحبه، اذ كما يصدق بعد مج
الحرمة مثلا، بالمعن الذي ذكرنا، يصدق بعد مج‌ء الترخيص بادلة البراءة أنه واجد للطريق ال الترخيص كذلك.

[4] ـ وسائل الشيعة، ج‌3، ص: 466.
[5] ـ دررالفوائد(طبع جديد)، ص: 630 و 631: قلت: نعم كون الملف ذا طريق ال الترخيص [1] بالمعن الذي ذكرنا انما هو

بعد جعل الترخيص الظاهرى الذي هو مفاد ادلة البراءة، و اما كونه ذا طريق ال الحرمة المحققة ف الزمن السابق: فبالمدلول
الاول من ادلة الاستصحاب، لانها حاكمة ببقاء الطريق ف حال الشك ايضا، فواجدية الملف الطريق ال الحرمة السابقة



بمقتض ادلة الاستصحاب مقدمة عل واجديته الطريق ال الترخيص بمقتض دليل البراءة، اذ ه ف مرتبة الترخيص الملزوم
لانجعال الطريق، و بعبارة اخرى: بعد تحقق موضوع الاستصحاب و اصالة البراءة مع قطع النظر عن دليلهما دليل الاستصحاب

متصد لرفع موضوع اصالة البراءة اولا، و اما دليل البراءة لا يتصدى لذلك اولا، بل هو لازم للحم المستفاد منه، فموضوع
الاستصحاب باق ف رتبة الحم المستفاد من دليل‌ البراءة، بخلاف موضوع البراءة، فانه ينتف بورود الحم المستفاد من دليل

الاستصحاب.
[6] ـ وسائل الشيعة، ج‌15، ص: 369.
[7] ـ وسائل الشيعة، ج‌15، ص: 369.


