
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (تا پايان استقرار حج) »

در تاریخ ۲۲ آبان ۱۳۹۵

کتاب الحج
جلسه 26 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

سخن در کلام صاحب بلغة الفقیه است. مطلب جدیدی که ایشان بیان کرد (و ظاهراً قبل از ایشان هم مطرح نشده)، این است
که ملاک برای کفر را، نه انار ضروری قرار بدهیم و نه تذیب النب(صل اله عليه وآله)، بله بوئیم ملاک خروج عن الدین
است یعن اگر انار ی حم، موجب خروج از دین شد این به معنای کفر است؛ خواه انار اصول اعتقادی باشد یا احام
فرع و در احام فرع؛ خواه ضروری باشد یا غیر ضروری. ایشان در توضیح این مطلب، ابتدا موارد اشتراک و بعد افتراق

بین عنوان خروج از دین و عنوان تذیب النب(صل اله عليه وآله) را در قالب مثالهای ذکر مکند.

ادامه کلام صاحب بلغه الفقیه

مرحوم بحر العلوم، ابتدا کلام محقق اردبیل(قدس سره) را ذکر مکند. مرحوم اردبیل در مجمع الفائدة بیان داشت که عنوان
ضروری، دخالت در کفر ندارد و اگر کس حم را که برای او یقین بوده انار کند، کافر است؛ زیرا انار او، مستلزم تذیب

النب(صل اله عليه وآله) است. عبارات فقها قبل از مرحوم اردبیل این بود که «انار الضروری موجب و سبب للفر».
صل)ذیب النبلت فر لأنه مستلزملل ر موجبار ما هو المعلوم عند المناین بود: «ان (هقدس سر)مضمون کلام محقق اردبیل

اله عليه وآله)»، صاحب بلغه پس از نقل عبارت محقق اردبیل(قدس سره)، عبارت مرحوم آقاجمال خوانساری (از حاشیهای
که بر روضه دارد) را نقل مکند.

دیدگاه آقا جمال خوانساری(قدس سره) و ارزیاب آن

صاحب بلغه الفقیه مگوید: «و ف الحاشیة الجمالیة (یعن حاشیه آقاجمال خوانساری) قال ثم بعض ما علم ثبوته من الدین
ضرورةً انما یون اناره کفراً إذا لم ین ذل لشبهة»؛ آقاجمال مثل مرحوم اردبیل مگوید انار ضروری، اگر از روی شبهه

نباشد، «کأن یون قریب العهد بالدین»؛ مانند آدم که تازه دین آورده، «و لم ینشأ بین اهله»؛ و در میان مسلمانها زندگ نرده
(در بلاد کفر روی ی جهت خداوند این هدایت را نصیب او کرده و مسلمان شده و بین مسلمانها نشو و نما پیدا نرده)، «فلو

کان لشبهة لا یحم بفره»؛ اگر انار او از باب شبهه باشد، حم به کفر او نمشود.

«و ذل لأن الحم بفر منر الضروری کالصلاة إنما هو باعتبار أنّ کل من نشأ بین المسلمین و عاشرهم یعلم بدیهة وجوب
الصلاة ف شرعنا»؛ هر کس که بین مسلمانها به دنیا آمده و معاشرت کرده و بین مسلمین رشد کرده باشد، مداند وجوب

صلاة در شرع اسلام ی حم بدیه است و مداند پیامبر(صل اله عليه وآله) إخبار به آن کرده، «فإناره لا یحتمل أن یون

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2203
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


دهد که اصلاار کرد، احتمال متوان گفت اگر این شخص انبه»؛ نم (ه عليه وآلهال صل)ار اتیان النبباعتبار ان
پیامبر(صل اله عليه وآله) چنین چیزی را نفرموده! مر مشود کس بین مسلمانها نشو و نما و معاشرت داشته باشد و بعد

بوید چنین چیزی را پیامبر نیاورده، «بل لیس منشأه (منشأ این انار) إلا عدم ایمان بالنب(صل اله عليه وآله) و التصدیق به و
إن کان یظهر الایمان»؛ ولو اظهار ایمان کند ول واقعاً ایمان ندارد.

بر اساس این کلام مرحوم آقاجمال؛ اگر کس بین مسلمانها نشو و نما داشته و با ایشان معاشرت دارد و در بلاد کفر نیست،
این شخص اگر گفت پیامبر(صل اله عليه وآله) إخبار به وجوب نماز و وجوب حجاب نرده، نمشود اسمش را شبهه

گذاشت، این شخص در واقع پیامبر را قبول ندارد اگرچه به حسب ظاهر بوید: «أن النب لم یحم بوجوبه»، اگر هم ظاهراً
مگفت این تقیه مکند، اما در باطن، ایمان ندارد، «و لیس منشأ الاعتبار إلا ذل» یعن ایمان به رسول خدا(صل اله عليه

وآله) ندارد.

مرحوم آقا جمال در ادامه مفرماید کس که قریب العهد و قریب الصحبة به اسلام و مسلمین است، اما در بلاد کفر نشو و نما
کرده و اطلاع از عقاید مسلمین ندارد، «فربما خف عنه بعض الضروریات و إخبار النب(صل اله عليه وآله) به، فلو أنره لم

یعلم من اناره انار النب(صل اله عليه وآله)».[1]

گوئیم کسباشد موجب کفر نیست، ما م ار ضروری کرد، اگر لشبهةان گویند اگر کسه؛ فقهای معاصر مخلاصه آن
متواند بین مسلمانها باشد و باز شبهه داشته باشد؟! نته اضافهای که مرحوم آقاجمال داشت (و من هم تعمداً آن را خواندم)

میان مسلمانها رشد کرده باشد و شبهه داشته باشد، مصداق این شبهه فقط برای آنهای شود کسگوید نماین است که م
است که قریب العهد به اسلام بودند و در بلاد کفر نشو و نما کردند که شبهه برای آنها معنا دارد. به عنوان مثال؛ کس ممن

است بوید ربا در اسلام حرام نیست و انار کند، این انارش لشبهة است، اما کس که در میان مسلمانها هست، «لشبهة» در
مورد او معنا ندارد.

در بحث موضوع شناس فقه، باید دید آیا برای ی مسلمان در میان مسلمانها، اصلا شبهه امان دارد یا خیر؟ این فرمایش
آقاجمال در مورد عوام از مسلمین درست است، اما اگر ی کس جزء خواص باشد یعن این استدلالهای فقه را بداند و
بوید به نظر من با ی قرائن، مثلا وجوب حجاب برای صدر اسلام است. اگر کس چنین حرف را زد، برای او نیز شبهه

امان دارد یعن به نظر ما اینگونه نیست که شبههای که مرحوم آقاجمال مگوید، در مورد کس که در میان مسلمانها نشو و
نمو کرده امان ندارد. بله؛ در مباحث مثل وجوب نماز و روزه درست است (شبهه امان ندارد)، اما در بعض از مسائل

متوانیم برای آن هم شبهه درست کنیم.

دیدگاه آقا وحید بهبهان(قدس سره)

صاحب بلغه الفقیه در ادامه، کلام آقا وحید بهبهان در شرح مفاتیح را نقل مکند. ایشان مگوید: «إن کل من انر ضروری
گوید هر کسنیز همانند آقاجمال م (هقدس سر)ون خارجاً عنه عند الفقهاء إذا لم یحتمل فیه الشبهه»، وحید بهبهانالدین ی

ضروری را انار کرد، اگر شبهه در حق او احتمال داده نشود، از دین خارج است، «إلا أن یون قریب العهد بالاسلام أو ساکناً
ف بلاد الفر معیشاً فیها بحیث أمن ف شأنه عروض الشبهه»؛ بروز شبهه در مورد کس است که قریب العهد به اسلام است و

ساکن در بلاد کفر مباشد که در حق او امان شبهه هست.



توجیهات صاحب بلغه برای کلام آقاجمال و وحید بهبهان

صاحب بلغه(قدس سره) بعد از بیان کلام این بزرگان، دو وجه ذکر مکند (که چرا محقق اردبیل، آقاجمال خوانساری و وحید
بهبهان(قدس سره)، گفتند در فرض که شبهه وجود دارد، ما نمتوانیم بوئیم این شخص، کافر است و نمتوانیم او را محوم

به کفر کنیم)؛

وجه اول: در جای که این شخص شبهه دارد، مستلزم تذیب النب(صل اله عليه وآله) نیست، اگر جای انار مستلزم تذیب
النب(صل اله عليه وآله) باشد، در آنجا موجب کفر است، اما کس که مگوید من شبهه دارم و اصلا نمدانم این را پیامبر

فرموده یا نه؟ چطور متوانم بویم مطلب پیامبر را تذیب مکنم. بنابراین، اگر مستلزم تذیب النب(صل اله عليه وآله) نباشد
و این شخص شبهه داشته باشد، محوم به کفر نیست (این وجه تقریباً در کلمات دیران بوده).

وجه دوم: مگوید: «لعله أول بالرکون إلیه»؛ این وجه که الآن مخواهیم بوئیم، از جهت اعتماد بر وجه اول (یعن بر
استلزام تذیب النب(صل اله عليه وآله)) اولویت دارد، «یجتمع مع الوجه المذکور و یفترق عنه»؛ که با وجه اول، هم ماده

افتراق دارد و هم ماده اجتماع. ایشان مگوید: «أن إنار الضروری مستلزم لتحقق عنوان الخروج عن الدین»، حرف تازه بلغه
همین است که بوئیم انار ضروری، چون مستلزم خروج از دین هست موجب کفر است.

در نتیجه خود انار ضروری سبب مستقل نیست (بله قول قدماست که مگویند موضوعیت مستقله دارد)، از حیث که موجب
تذیب النب(صل اله عليه وآله) هست، این هم دخالت ندارد، بله از حیث که موجب خروج از دین است، موجب کفر است.

در اینجا باید دید آیا دایره وسیعتر مشود یا ضیقتر؟

مرحوم بحر العلوم در توضیح وجه دوم مگوید: «لا ش ف سببیته (سببیت خروج از اسلام) للفر، ضرورة أن التدین بدین
الاسلام معتبر ف صحة الاسلام»؛ تدین به مجموع آنچه در اسلام هست معتبر است، «لأن «اسلم» عرفاً و شرعاً بمعن داناً بدین

الاسلام»؛ «اسلم» یعن «دان»، «اعتقد»، «بل لیست المراد من التلیف بالاسلام إلا التدین به»؛ «اسلموا» یعن «تدینوا بدین
الاسلام و اتخاذه دیناً له و الالتزام بنحو التدین بجمیع ما هو معتبر فیه»؛ وقت مگوئیم تدین به اسلام پیدا کنیم، یعن تدین به

جمیع ما هو موجود ف الاسلام، «من الاصول و الفروع، من التوحید و النبوة و التصدیق بجمیع ما جاء به النب(صل اله عليه
وآله) ولو بنحو الاجمال».

صاحب بلغه مگوید ما ی عنوان داریم به این نام که خروج از دین، «سبب للفر»، «و أن انار الضروری موجب للخروج
عن الدین» یعن ایشان ی کبرای درست مکند؛ «الخروج عن الدین موجب للفر» و صغری این است که انار ضروری،

موجب خروج از دین است. دین یعن مجموع آنچه در این دین وجود دارد از اصول و فروع، از ضروریات و غیر ضروریات،
همه اینها را شامل مشود. وقت مگوئیم تدین به اسلام واجب است، «انَّ الدِّين عنْدَ اله اسلام‏»[2] یعن تدین به جمیع آنچه که
در اسلام هست. ایشان مگوید البته تدین تفصیل لازم نیست، بله اگر تدین اجمال هم پیدا کردید کفایت مکند. بنابراین، اگر

کس ی از آنچه در دین هست (ی از اصول یا فروعش یا ضروری و غیر ضروریاش) را منر شد، این موجب خروج از
اسلام است.

ایشان در ادامه به بیان ادله بر دیدگاه خود پرداخته و ابتدا به برخ روایات اشاره دارد. در ادامه به بیان نسبت این سه عنوان و
موارد اشتراک و افتراق آنها مپردازد؛ 1) انار الضروری بنفسه خودش موجب کفر است، 2) «انار الضروری إذا کان

مستلزماً لتذیب النب(صل اله عليه وآله)»، 3) «انار الضروری موجب للخروج عن الدین».

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=19


ادله صاحب بلغه الفقیه بر دیدگاه خود؛ روایات

ایشان مفرماید روایات داریم که از تمام این روایات، این مضمون و این عنوان انتزاع مشود که «من خرج عن الاسلام فهو
کافر» (البته اصطیاد هم نیست؛ چون بعض از مضامین این روایات، مطابق روایات است).

روایت اول: در این روایت داریم: «ادنَ ما يونُ بِه الْعبدُ كافراً»؛ کمتر چیزی که انسان با آن کافر مشود، «من زَعم (یعن من
علم) انَّ شَيئاً نَه اله عنْه انَّ اله امر بِه»؛ آن است که کس بداند ی چیزی را خدا نه کرده و بعد گمان کند که خدا امر
کرده، «و نَصبه دِيناً»[3] یعن ی حرام را به عنوان دین بر خودش واجب بداند. حال اگر کس حرام را به خاطر هوای

نفسش مگوید بر خودم واجب مدانم، این «نصبه دیناً» نیست.

روایت دوم: در آخر صحیحه اب الصباح النان از امام باقر(عليه السلام) آمده: «فَما بال من جحدَ الْفَرائض كانَ كافراً»[4]؛
کس که فرائض را انار مکند کافر است. حال ی بحث هست که «جحد جمیع الفرائض» کافر است یا اینه اگر ی فریضه

را هم انار کرد، باز هم عنوان کافر را دارد؟

روایت سوم: در ماتبه عبدالرحیم (که صحیحه است) آمده: «و  يخْرِجه الَ الْفْرِ ا الْجحود و استحَل»؛ سبب کفرش،
جحود و انار و استحلال است، استحلال یعن «انْ يقُول للْحَلِ هذَا حرام و للْحرام هذَا حَل و دانَ بِذَلكَ»؛ حرام را حلال کند

و به آن اعتقاد پیدا کند، «فَعنْدَها يونُ خَارِجاً من اسَم و ايمانِ داخً ف الْفْرِ»[5]، این روایت صریحاً مگوید داخل در
کفر است.

روایت چهارم: در صحیحه عبداله به سنان به امام صادق(عليه السلام) عرض مشود: «الرجل يرتَب الْبِيرةَ من الْبائرِ
فَيموت»؛ ی شخص اهل گناهان کبیره بود که مرد، حضرت فرمود: «من ارتَب كبِيرةً من الْبائرِ فَزعم انَّها حَل اخْرجه ذَلكَ

من اسَم»؛ کس که ی کبیرهای مرتب شود و گمان کند حلال است (یعن بوید در دین ما حلال است)، این کار او را از
اسلام خارج کرده است.[6]

روایات دیری نیز وجود دارد که صاحب بلغة الفقیه(قدس سره) مگوید عنوان که از مجموع این روایات، به دست مآید آن
است که خروج عن الاسلام موجب کفر است، بله عین کفر است.

اشتراک وجه تذیب النب(صل اله عليه وآله) و خروج از اسلام

ایشان در توضیح بیشتر اینه در کجا خروج از اسلام است و کجا تذیب النب(صل اله عليه وآله)، مفرماید: «و هذان
الوجهان»؛ این دو وجه (یعن اینه بوئیم؛ 1) انار ضروری مستلزم تذیب النب(صل اله عليه وآله) شود، 2) موجب خروج

عن الدین شود) در سه مورد از نظر تفیر با هم مشترکند؛

مورد اول: در جای که کس ضروریات مذهب را انار کند. توضیح آنه؛ ما ی ضروری دین داریم مثل وجوب صلاة و روزه،
ی ضروری مذهب داریم مثل بطلان عول و تعصیب در باب میراث، بنابراین با انار ضروری مذهب، در حقیقت تذیب

النب(صل اله عليه وآله) کرده؛ چون مداند بر حسب مذهب خودش پیامبر این مورد را (مثلا حج تمتع را) فرموده و تشریع
کرده است. بدینسان، اگر بداند که این از مذهب خودش است و انار کرد، خروج از دینش هم لازم آمده است.

مورد دوم: «کل ما قطع من دلیله بأنه حم النب(صل اله عليه وآله) فحم بخلافه»؛ هر جا که انسان از دلیلش قطع پیدا کند که



این حم رسول خدا(صل اله عليه وآله) است و بعد انار کند، این هم تذیب النب(صل اله عليه وآله) است و هم خروج عن
الاسلام و در این مورد دوم، لازم نیست ضروری باشد.

مورد سوم: اگر خودش بوید من قطع به حم دارم. در مورد دوم، ی دلیل وجود دارد و از این دلیل هر کس از جمله خود
این شخص، قطع پیدا مکند، اما در مورد سوم اگر خودش بوید من قطع دارم که این حم برای رسول خدا و در دین است و

بعد هم انار کند، این هم تذیب النب(صل اله عليه وآله) است و هم خروج عن الدین است.

صاحب بلغه پس از نقل این سه مورد اشتراک، مفرماید: «بل الاخیران اول»؛ این دو مورد اخیر برای تفیر اول است،
«لحصول العلم الفعل له فیهما»؛ زیرا در این دو مورد اخیر، شخص منر، ی علم بالفعل به حم پیامبر(صل اله عليه وآله)

برایش حاصل شده، اما در اول مگوئیم انار ضروری من ضروریات المذهب و فرض این است که علم داشته باشد یا نداشته
باشد!

مفرماید: «و ف الاول علمه بالضروریة من حیث وجوب التدین به لبطلان الشبهه ف مقابل الضروره بحم العلم بالمخالفه لعدم
اتصافه ف الحقیقه بالعلم الذی هو من الصفات النفسانیه»؛ در اول اگر کس در مقابل ضرورت شبهه کند، دیر علم ندارد؛ زیرا

علم ی از صفات نفسان است و شبهه در مقابل ضرورت نمشود، اگر شبهه داشت یعن اینه علم ندارد. بنابراین، کس که
منر ضروری است بحث علم مطرح نیست؛ زیرا شبهه داشته و شبهه جلوی علم به ضروری بودن را گرفته، علم ی از صفات

نفسان است و شبهه مگوید علم وجود ندارد.[7]

موارد افتراق دو دیدگاه

ایشان در ادامه مفرماید: باید دید در کجا تذیب النب(صل اله عليه وآله) هست، اما خروج از دین نیست و کجا خروج از دین
هست، ول تذیب النب(صل اله عليه وآله) نیست؟ اگر کس منر ضروری شد «لشبهة»، مثل آدم که جدید العهد بالاسلام و
در بلاد کفر است و ی ضروری را «لشبهة» انار کرد، این مستلزم تذیب النب(صل اله عليه وآله) نیست، اما مسلتزم خروج

از دین است.

محقق اردبیل، خوانساری، وحید بهبهان، فاضل هندی در کشف اللثام و کاشف الغطاء5 وقت مگویند منر ضروری اگر
صل)ذیب النبباشد، ت گوید اگر لشبهةباشد موجب کفر است، اما صاحب بلغه م (ه عليه وآلهال صل)ذیب النبمستلزم ت
ار کرد، از دین خارج شده؛ خواه لشبهةضروری را ان آید، اما هر کسر کفر لازم نمه عليه وآله) نیست. طبق نظر آنها دیال

باشد یا نباشد؛ «بعد أن لم ین مسرح للشبهة ف مقابل الضرورة»؛ زیرا در مقابل ضرورت نباید شبهه کند.

بعد مگوید: «و بعبارة أخرى: العلم بضروريته من الدّين بحم علمه بونه منه ف وجوب التدين به و الخروج عن الدّين
بمخالفته، و لذا قيدنا إنار الضروري بون ضروريته معلومة للمنر»؛ به حم اینه این شخص، علم به ضروریت این ضروری
از دین دارد، این علم در وجوب تدینش دخالت دارد و خروج از دین به مخالفت با همین موجب تدین است. از این رو، در انار

ضروری ما مقید مکنیم که ضروری بودنش برای منر معلوم باشد.

نتهای که ایشان بعد از این توضیحات مطرح مکند آن است که در عبارت قدما، منر ضروری کافر است. صاحب
جواهر(قدس سره) فرمود کس که بداند این «ضروری عند اهل الدین» است و انار کند کافر است، صاحب بلغه ی مقدار
بالاتر مگوید کس که خودش علم به ضروری بودن ضروری در دین داشته باشد و انار کند، کافر است. بنابراین، بین این

تعبیر و آنچه که صاحب جواهر(قدس سره) گفته فرق است. صاحب جواهر فرمود علم داشته باشد به اینه مسلمانها این را



ضروری بدانند، اما صاحب بلغه مگوید منر ضروری، اگر علم به ضروری بودن این ضروری در دین داشته باشد و با این
علم اگر انار کرد، مستلزم کفر و خروج از دین است وگرنه کس که چنین علم را ندارد، از ابتدا وجوب تدین به دین برای او

به وجود نیامده است.

ن در جاین به اسلام واجب است، تدیگوئیم خروج از اسلام موجب کفر است و تدیگوید ما مه؛ صاحب بلغه مخلاصه آن
است که ولو اجمالا بداند این داخل در دین است، اما جای که کس اصلا نمداند این در دین داخل است، اگر انار کرد

موجب خروج از اسلام و کفر نمشود.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ التعليقات عل الروضة البهية (للآغا جمال)، ص: 24.
[2] ـ سوره آلعمران، آیه19.

نب ملَيس ناشٍ عيع نانِ ببا ننَةَ عذَيا ناب نع انمالْي رمع نب يماهربا نع يسع نادِ بمح نع بِيها نع يماهربا نب ل[3] ـ «ع
َندا راً وافدُ كبالْع ونُ بِها يم َندا ناً ومودُ مبالْع ونُ بِها يم َندا ام لَه فَقَال لجر تَاها و قُولاً(عليه السلام) ييلع تعمس سٍ قَالقَي
لَه رقفَي هنَفْس َالتَع كَ وارتَب هال ِفَهرعنْ يناً امودُ مبالْع ونُ بِها يم َندا اما ابوالْج مفَافْه لْتاقَدْ س لَه فَقَال ادُ ضبالْع ونُ بِها يم

ةبِالطَّاع لَه رقفَي هخَلْق َلع دَهشَاه و هضرا ف تَهجح و هامما ِفَهرعي و ةبِالطَّاع لَه رقفَي (ه عليه وآلهال صل)هنَبِي ِفَهرعي و ةبِالطَّاع
قُلْت لَه يا امير الْمومنين و انْ جهِل جميع اشْياء ا ما وصفْت قَال نَعم اذَا امر اطَاعَ و اذَا نُهِ انْتَه و ادنَ ما يونُ بِه الْعبدُ

كافراً من زَعم انَّ شَيئاً نَه اله عنْه انَّ اله امر بِه و نَصبه دِيناً يتَولَّ علَيه و يزعم انَّه يعبدُ الَّذِي امره بِه و انَّما يعبدُ الشَّيطَانَ...»
الاف (ط ‐ الإسلامية)، ج2، ص: 415، ح1.

ِبا نع نَانْال احبالص ِبا نع ليفُض ندِ بمحم نع يلاعمسا ندِ بمحم ندٍ عمحم ندَ بمحا نع يحي ندُ بمح[4] ـ «م
ناً قَالموانَ مص ك هال ولسداً رمحنَّ ما و هال ا لَها  ْنشَهِدَ ا ن(عليه السلام) ميننمويرِ الْمم يلق :فَرٍ(عليه السلام) قَالعج

قَال امرح  و لَح  ةٌ وَص  و موص يهف نْزِلي ماً لَمَانُ كيمانَ اك لَو قُولع ي لانَ عك قُولي تُهعمس و قَال هال ضائفَر نيفَا
مفَل قَال نموم وفَه (ه عليه وآلهال صل)هال ولسداً رمحنَّ ما و هال ا لَها  ْنذَا شَهِدَ اقُولُونَ اماً ينْدَنَا قَونَّ عفَرٍ ع اعج ِب قُلْت و
يننموالْم ةَ خُدَّامئَنَّ الْم نموالْم نم لج و زع هال َلع مركخَلْقاً ا لج و زع هال ا خَلَقم و دِيهِميا تُقْطَع مل و دُودونَ الْحبرضي
افراً.» الافانَ كك ضائدَ الْفَرحج نم الا بفَم قَال ثُم يننمولْمل ينالْع ورنَّ الْحا و يننمولْمنَّةَ لنَّ الْجا و يننمولْمل هال ارنَّ جِوا و

(ط‐ الإسلامية)، ج2، ص: 33، ح2.
:يرِ قَالالْقَص يمحدِ الربع نانَ عثْمع نادِ بمح نانَ عرنَج ِبا نب نمحدِ الربع نوفٍ عرعم ناسِ ببالْع نع يماهربا نب ل[5] ـ «ع

لْتاس نيعا نكِ بلدِ الْمبع عم َلا تَبَف وا هانِ ميما نع لُهاس(عليه السلام) اهدِ البع ِبا َلا نيعا نكِ بلدِ الْمبع عم تتَبك
رحمكَ اله عن ايمانِ و ايمانُ هو اقْرار بِاللّسانِ و عقْدٌ ف الْقَلْبِ و عمل بِاركانِ و ايمانُ بعضه من بعضٍ و هو دار و كذَلكَ
وه انِ ويما لقَب مَسماً‐ فَالسونَ مي َّتناً حموونُ مي  ناً وموونَ منْ يا لماً قَبلسدُ مبونُ الْعفَقَدْ ي ارد فْرْال و ارد مَسا
يشَارِكُ ايمانَ فَاذَا اتَ الْعبدُ كبِيرةً من كبائرِ الْمعاص او صغيرةً من صغَائرِ الْمعاص الَّت نَه اله عز و جل عنْها كانَ خَارِجاً

فْرِ اْال َلا هخْرِجي  انِ ويمارِ اد َلا ادع تَغْفَراس و نْ تَابفَا مَسا ماس هلَيثَابِتاً ع انِ ويما ماس نْهطاً عاقانِ سيما نم
ًاخانِ ديما و مَسا نونُ خَارِجاً ما ينْدَهكَ فَعانَ بِذَلد و لَذَا حه امرلْحل و امرذَا حلِ هَلْحل قُولنْ يا لَحتسا و ودحالْج
و نُقُهع ترِبفَض مرالْح نع و ةبعْال نع خْرِجدَثاً فَاح ةبعْال ف دَثحا ةَ وبعْال خَلد ثُم مرالْح خَلد نم نْزِلَةانَ بِمك فْرِ وْال ف

صار الَ النَّارِ.» الاف (ط‐ الإسلامية)، ج2، ص28‐27، ح1.
لجالر ن(عليه السلام) عهدِ البا عبا لْتاس :نَانٍ قَالس نب هدِ البع نع ونُسي نع يسع ندِ بمحم نع يماهربا نب ل[6] ـ «ع

طَاعٌ فَقَالانْق دَّةٌ وم لَه ما ينشْرِكذَابِ الْمعك هذَابانَ عك ذِّبنْ عا و مَسا نكَ مذَل هخْرِجي له وتمرِ فَيائبْال نةَ مبِيرْال بَتري
هلَيع اتم و ذْنَبا نَّهتَرِفاً اعانَ منْ كا ذَابِ وشَدَّ الْعا ذِّبع و مَسا نكَ مذَل هجخْرا لَا حنَّها معرِ فَزائبْال نةً مبِيرك بَتار نم



اخْرجه من ايمانِ و لَم يخْرِجه من اسَم و كانَ عذَابه اهونَ من عذَابِ اولِ.» الاف (ط ‐ الإسلامية)، ج2، ص: 285، ح23.
م النبار ضروري المذهب من أهل المذهب، بل كل ما قطع من دليله بأنه حفير بإنالت [7] ـ «و هذان الوجهان يشتركان ف
فحم بخلافه و ان لم ين ضروريا. و كذا إذا اعترف بالقطع به بل الأخيران أول لحصول العلم الفعل له فيهما و ف الأول علمه

بالضرورية من حيث وجوب التدين به لبطلان الشبهة ف مقابل الضرورة بحم العلم بالمخالفة لعدم اتصافه ف الحقيقة بالعلم
الذي هو من الصفات النفسانية. و يفترقان ف من أنر الضروري مع علمه بأنه ضروري لشبهة أوجبت له إنار كونه مما أخبر به

ن مسرح للشبهة فلخروجه به عن الدين بعد أن لم ي الثان م به علو يح ،ذيبه للنبالأول لعدم ت فره علم بفلا يح ،النب
مقابل الضرورة، و بعبارة أخرى: العلم بضروريته من الدّين بحم علمه بونه منه ف وجوب التدين به و الخروج عن الدّين

بمخالفته، و لذا قيدنا إنار الضروري بون ضروريته معلومة للمنر.» بلغة الفقيه، ج4، ص202‐201.


