
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (تا پايان استقرار حج) »

در تاریخ ۱۹ آبان ۱۳۹۵

کتاب الحج
جلسه 25 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

در بحث گذشته بیان شد آنچه از کلمات فقها درباره ضروری استفاده مکنیم آن است که ضروری، وصف برای خود حم
است و آنچه به عنوان تعریف ضروری مگوئیم که ضروری آن است که همه فرق مسلمین آن را قبول دارند و برایشان ثابت و
روشن است، به این معناست که ی امری که در دین خیل مسلم است، طبیع است که نزد همه فرق مسلمین ثابت است، اما

اینگونه نیست که بوئیم چون نزد همه ثابت است، پس ضروری است.

ر؛ طبق توضیح جلسه گذشته، این ثابت بودن عند جمیع فرق المسلمین واسطه است در اثبات برای ضروری، یعنبه بیان دی
ما از کجا بفهمیم و چه دلیل داریم بر اینه این حم ضروری است؟ مگوئیم همین مقدار که در نزد همه ثابت است، اما این

واسطه در ثبوت نیست یعن بوئیم چون برای همه بلا انار است، این سبب شده که ضروری بشود.

نته: برهان، مشود واسطه در اثبات یعن اثبات مکند و در مقام اثبات دلیل که ما را به آن واقع برساند این است، ول تغیر
(یعن حدوث)، خودش برای عالم ف نفسه ثابت است و از این برهان به آن مرسیم، اما گاه واسطه در ثبوت است مثل اینه

مگوئیم نار، واسطه در ثبوت حرارت برای آب است، «الماء حار»، این نار واسطه است برای اینه حرارت در آب ایجاد
مکند. در این بحث نیز همینطور است؛ تسالم عند جمیع فرق المسلمین واسطه در اثبات است، اما واسطه در ثبوت نیست.

اهمیت بحث از ضروری

اینه بحث از ضروری و تعریف آن کردیم، بحث دارای اهمیت و خوب است؛ زیرا در همین بحث امامت، ی فقیه بزرگ که در
درجات بسیار بالای از ولایت پذیری نسبت به ائمه معصومین علیهم السلام قرار دارد یعن مرحوم امام، تصریح مکند که

امامت از ضروریات دین نیست. در مقابل برخ از بزرگان مگویند از ضروریترین ضروریات است.

دیدگاه شیخ یوسف بحران(قدس سره) درباره امامت

مرحوم شیخ یوسف بحران در کتاب «الانوار الحیریة و الاقمار البدریة الاحمدیة» (که فقه استدلال است)، درباره حدیث غدیر
صحبت کرده و مگوید بزرگان اهل سنت، تصریح به تواتر حدیث غدیر کردند. مثلا ابن جوزی شافع در رسالهای به نام

گوید هر کسبن ابیطالب علیه السلام» تواتر این حدیث را از طرق کثیرهای اثبات کرده و م مناقب عل المطالب ف اسن»
منر تواتر حدیث غدیر باشد، این علت جز عصبیت و عناد و جهالت ندارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2203
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مرحوم بحران در ادامه مگوید: «و بذل یظهر ل صحة ما ذکرناه من أنّ الامامة من اضر ضروریات الدین المحمدی»؛
امامت از ضروریترین ضروریات است، «و لیس المراد من الضروری هنا المراد عند اهل العقول (شاید معقول باشد)»؛ مراد

از ضروری در فقه، اصطلاح ضروری در نزد اهل معقول نیست. ضروری نزد اهل معقول یعن «ما لا یحتاج إل دلیل و هو الامر
المستغن عن الدلیل المتبادر من بدیهة العقول»؛ در فلسفه و منطق وقت مگوئیم ضروری یعن نیاز به حجت و برهان ندارد.

بعد مگوید: «بل المراد به ما تواتر دلیله و اتضح سبیله و صار بالنسبة إل ذل الدلیل المتین معلوماً عل القطع و الیقین»؛[1]
ضروری آن است که اگر چیزی دلیلش متواتر باشد و اینقدر راه اثباتش واضح باشد که از آن دلیل ما یقین پیدا کنیم. در
حقیقت ایشان نیز در ادامه کلام خود، ضروریات را به یقینیات تفسیر کرده است که گفتیم اول فقیه که ضروریات را به

یقینیات تفسیر کرده، محقق اردبیل(قدس سره) است.

دیدگاه دیر فقیهان درباره ضروری

شیخ انصاری(قدس سره) مفرماید: «فإنا و إن لم نطمئن بدعوی الاجماعات المنقوله إلا أن دعوی ضرورة الدین مما یوجب
الاطمینان بالحم و اتفاق العلماء علیه ف جمیع الاعصار»، ی جملهای را قبلا در کلام شیخ طوس(قدس سره) گفتیم که اتفاق
عامه و خاصه هم عبارت اُخرای ضروری است، مرحوم شیخ انصاری نیز اینجا آن را دارد و مفرماید اگر ی چیزی ضروری

باشد، اتفاق عامه و خاصه بر او هست.[2]

مرحوم کلانتر در حاشیه کلام شیخ انصاری(قدس سره) در بحث سحر مگوید سحر حرام است و کس که سحر مکند، حدّش
قتل است، دلیلش هم ضرورت است و مگوید مراد از ضروری، «أن وضوح کون السحر حراماً ف الشریعة الاسلامیة کوضوح

گوئیم حرام است، این حرمتش از ضروریات است یعنگناه، مانسان ب حرمة قتل النفس المحرمة»؛ اگر بپرسند کشتن ی
مسلم است که اسلام چنین حم دارد، «اکل المال بالباطل و امثال ذل من المحرمات الت قامت الضرورة من الدین الحنیف
علیها»[3]، یعن ضروری آن است که واضح است أنه من الدین و نیازی به دلیل و برهان ندارد. در ی جای دیر مفرماید: «ثم

إن المراد من الضروری من الدین عدم تمامیة ایمان المسلم إلا بالتصدیق به»؛ ضروری آن است که ایمان کامل و تمام نیست
مر با تصدیق او، مثل صلاة، صوم، حج، زکات، خمس و «غیرها من فروع الدین الت ثبتت ف الدین»[4].

دیدگاه مرحوم بحر العلوم در بلغه الفقیه

مرحوم بحر العلوم در کتاب بلغة الفقیه (که انصافاً از کتابهای پرمطلب است چهار جلد دارد و اگر آقایان بتوانند این کتاب را
ی دور مطالعه یا مباحثه کنید بسیار پرمطلب است)، ی عنوان سوم را هم درست کرده است. تا اینجا ما دو عنوان داریم؛

ی عنوان انار ضروری، دوم: تذیب النب(صل اله عليه وآله)، بعد فقها از زمان محقق اردبیل(قدس سره) به بعد بحث
بشود موجب کفر است و خودش به تنهای (ه عليه وآلهال صل)ذیب النبار ضروری اگر مستلزم تکردند که این ان

موضوعیت ندارد.

صاحب بلغة الفقیه مگوید ما از متون کتاب و سنت ی عنوان دیری هم به دست مآوریم به نام «خروج عن الدین» و  ما
ی عنوان داریم «من خرج عن الدین فهو کافر» یعن در حقیقت سه عنوان مشود؛ ی منر ضروری، ی تذیب

النب(صل اله عليه وآله) و ی هم خروج عن الدین. بعد ی بحث مکنند که اولا؛ ماده اشتراک تذیب النب(صل اله عليه
وآله) و خروج عن الدین چیست؟ ثانیاً؛ ماده افتراق اینها چیست؟ و سوم اینه ماده افتراق این دو عنوان را از عنوان منر

ضروری جدا مکنند. قبل از بلغة الفقیه ظاهراً کس این بحث را مطرح نرده است.



در اینجا همانگونه که مرحوم اردبیل گفت، منر ضروری چون سر از تذیب النب(صل اله عليه وآله) در مآورد کافر است،
اما خودش به خودی خودی موضوعیت و سببیت مستقل برای کفر ندارد. آیا این احتمال وجود دارد که بوئیم ما مگوئیم منر

ضروری چون موجب خروج عن الدین است موجب کفر مشود؟ احتمال که صاحب بلغة الفقیه ابداع کرده و روی این
احتمال هم ی مقدار ایستادگ مکند که ما بوئیم منر ضروری از این جهت که موجب خروج از دین است، موجب برای

کفر باشد.

بیان کلام بلغه الفقیه، برای این است که ممن است بعداً معیار دیری ارائه بدهیم. تاکنون گفتیم ضروری، وصف برای حم
است و قطع به این لحاظ است که کس به آن حم قاطع است و لذا ممن است ی کس قاطع باشد و ممن است قاطع

نباشد. به عبارت دیر؛ حم یقین و قطع نسب است (ی کس ممن است قاطع باشد و دیری قاطع نباشد)، اما در
ضروری معنا ندارد بوئیم برای من ضروری است و برای دیری ضروری نیست؛ زیرا ضروری را صفت برای خود حم

مدانیم.

بعد گفتیم آنچه متواند دلیل بر حم ضروری باشد، «ثبوت عند جمیع فرق المسلمین» است و احدی در آن اختلاف نمکند.
اکنون با این بیان که از بحر العلوم در بلغة الفقیه دنبال مکنیم، ممن است کس بوید ضروری، یعن آن حم که اگر انسان
انارش کرد، موجب خروج از دین است. حالا ی سری احام هست که انسان یقین دارد اگر انار کند، موجب خروج از دین
نمشود! فرض کنید در کفارات اگر کس برخ از کفارات را حت کفارات حج را انار کند (البته نه با یقین و دلیل به آن دارد

انار کند)، انار این گونه احام یا انار احام شیات موجب خروج از دین نمشود، اما ی سری موارد است مانند انار
وجوب صلاة، انار وجوب حج (که به دنبال این مطلب این بحث را داریم) که مگوییم منر وجوب حج کافر است، مخواهیم

ببینیم به چه دلیل است؟

ممن است کس بوید این خروج از دین به تذیب النب(صل اله عليه وآله) برمگردد، ایشان مثالها را ذکر مکند و
صل)ذیب النبداریم که ت نیست و جاهای (ه عليه وآلهال صل)ذیب النبداریم که خروج از دین هست، اما ت گوید جاهایم
اله عليه وآله) هست، ول خروج از دین نیست. این دو خودشان ماده افتراق دارند، علاوه بر اینه مشترکات هم دارند. خیل از
موارد هم انسان اگر ی چیزی را انار کرد، هم خروج از دین است و هم تذیب النب(صل اله عليه وآله) است. در اینجا، باید

هم ماده اشتراک و افتراق این دو روشن شود و هم اینه این دو (یعن تذیب النب(صل اله عليه وآله) و الخروج عن الدین)،
چه نسبت با مسئله انار ضروری دارد.

در بسیاری از جاهای فقه به این نته برخورد مکنید، از اول اجتهاد و تقلید که وارد مشوید مگویند در ضروریات، اجتهاد یا
تقلید راه ندارد تا برسید به بحث حدود و دیات، بحث ارتداد، ی فقیه با این عنوان از اول فقه تا آخر سر و کار دارد. لذا ما نیز

ان شاء اله این بحث را تا مقداری که در وسع ماست منقح مکنیم.[5]

نته اخلاق؛ مخالفت با هوای نفس

در سالهای گذشته، رسم ما این بود که روزهای چهارشنبه، نات اخلاق را یادآور مشدیم. ی از عناوین که ما در روایات
،[6]«الدنیا رأس کل خطیئة داریم به عنوان «حب عنوان کنیم بحث مخالفت با هوای نفس است. ما یزیاد با آن برخورد م

این روشن است اگر انسان نسبت به دنیا تعلق پیدا کند، هر کاری را انجام مدهد. انسان گاه اوقات پیش خودش مگوید من
که آدم نیستم که آدم بشم، گاه آدم از خودش بپرسد خدای نرده ممن است ی چنین کاری از تو صادر شود مگوییم

هرگز! ول این ی خیال است برای انسان.



اگر رفتیم سراغ حب دنیا، حب دنیا آدم را وادار به هر خطا و گناه مکند، حال ی مقدار سادهتر کنیم؛ انسان مگوید من
آدم نیستم که دزدی کنم، محال است در حق من، حت گاه اوقات مرحوم والد ما مخواستند عصمت را معنا کنند،

مفرمودند هر انسان ی مرتبهای از عصمت را دارد. عصمت به این است که آدم فر گناه هم نند. ایشان مفرمود خیل از
ماها هیچ وقت در تمام عمر به فرمان هم خطور نمکند که عریاناً در ملأ عام برویم، اصلا! حت ی ثانیه چنین چیزی به فر

ما خطور نمکند؛ چون قبحش اینقدر برای ما بدیه و روشن است که فرش هم نمکنیم.

در عین اینه انسان این چنین است ی مراتب از عصمت برای هر انسان وجود دارد، اما بعض از امور هست که آدم خیال
مکند نسبت به آنها عصمت دارد. استفاده نردن از مال حرام، گاه اوقات آدم خیال مکند برای من محال است که لب به

مال حرام بزنم، اما ی وقت مبیند افتاده در این وادی، زندگاش را هم حرام گرفته. تا برسد به خدای نرده گناهان کبیره، لذا
این ی جهت است که نمخواهم وارد این جهت بشوم، این هم خیل مهم است.

گاه اوقات آدم تا سن 30 سال صدور ی گناه از او اصلا کالمحال بوده! بین 30 و 40 مبیند عجب! در این مدت چقدر
مرتب این گناه شده، باز بالاتر مآید مبیند همینطور این گناه وجود دارد تا اینه (خدای نرده) عادت ثانویه انسان مشود و
تا آخر عمر انسان را بیچاره مکند، لذا هیچ وقت نوئیم ما چون طلبهایم، ما کجا و گناه کجا؟! نه، ما اتفاقاً از ی جهات بیشتر
گرفتاریم، طمع شیطان به ما بیشتر است، به ما که داعیهدار مخالفت با شیطانیم و مخواهیم با او مقابله کنیم، او طمعش به ما

بیشتر است، وسوسههایش نسبت به ما خیل شدیدتر است.

گاه اوقات برای ی طلبه وسوسه پیش مآید که این بحثهای که ما داریم چیه؟ گاه اوقات خدای نرده در عبادات برایش
وسوسه پیش مآید، باید خیل مراقبت کنیم، آن وقت از راههای بسیار خوب برای مقابله و مراقبت، مخالفت با هوای نفس
است. این ی عنوان است که مفهومش برای ما روشن است و به مردم هم خیل گفتیم، اما خودمان هیچ عمل نمکنیم.

رده چه گناهانن انجام دادیم، خدای وئیم امروز چه وظایفنیم، بخواهیم بام خواب ممحاسبهای که شب هن ما ی
ما زندگ کنیم؛ چقدر با هوای نفسمان امروز مخالفت کردیم؟ وقت ب شدیم. این را هم در دفتر محاسبات خود بررسمرت

بزرگان از علما را مبینیم (که اینها زندگ نوران و خیل با سعادت داشتند و قطعاً زندگ برزخ و قیامتشان هم قابل مقایسه با
دنیا نیست)، اینها از راه مخالفت با هوای نفس شروع کردند، مخالفت با هوای نفس را از داخل خانه باید شروع کرد، از رفاقت

باید شروع کرد، آدم ببیند نفسش دنبال چه چیزی مکشاند؟

گاه اوقات انسان بر منبر مرود و ی تریبون هم جلویش هست، مگوید من آنچه که مفهمم درست است هر کس هر چه
فهمیده باطل است، این ریشهاش جز هوای نفس چه متواند باشد؟! آدم فهیم و درسخوان که این حرف را نمزند، بوید هر

این ارتباط را ما گاه چه من فهمیدم درست است و هر چه بقیه فهمیدند باطل است! این از مصادیق هوای نفس است، منته
نمفهمیم، من خودم را در درجهی اول عرض مکنم؛ گاه آدم در ی بحث تحقیق مکند و کر و فر هم داریم. بعد مگوید من

به باطن قضیه رسیدم، بقیه، هم عمر خود را تلف کردند و کاری نردند، این را مراقب باشیم که به سراغ ما نیاید.

در مباحث علم نفس، انسان را به طغیان مکشاند، در مباحث عنوان، ی جای آدم ی وقت برود، گاه آدم وقت عنوانش
هم مخواهد بند، گاه در ی مجلس برویم که وقت برویم که جمعیت باشد حضور پیدا کنیم، صلوات ختم کنند و مردم به

آدم توجه کنند، واقعاً گرفتارش هستیم، اگر ی وقت رفتیم کس بلند نشد، چقدر ناراحت مشویم؟! برای اینه نفس مگوید تو
را دارند تحقیر مکنند، آدم متواند عنوانش را درست کند به بعض مگوید چرا این توقع را داری؟ مگوید من توقع ندارم که

من را تریم کنند، اما حق ندارند که من را تحقیر کنند، خود این هم مرود در وادی هوای نفس.



ی وقت من به مرحوم والدمان عرض مکردم، ایام فاطمیه روضه بود دیدم روز اول نیم ساعت قبل از مجلس آمده و تنها در
مجلس نشسته، به ایشان عرض کردم که مناسبت ندارد، (روی همان فر بچهگانهای که داشتم) گفتم شما مرجع تقلید هستید و

وقت وارد شوید که همه مردم نشستهاند، ی ناه کردند و فرمودند عجب! من بان این روضه هستم و باید از همه زودتر بیایم،
باید بیایم که نفر اول که آمد من او را تریم کنم، من روضه درست کردم که مردم مرا تریم کنند! حرف خیل عجیب بود برای

ما.

ما وقت اطراف خودمان را ناه مکنیم، مخصوصاً اینه زن و بچههای ما از ما ی انتظارات فوقالعادهای دارند به رو
نمآورند، ول در محاسبات خودشان کاملا مدّ نظر قرار مدهند، مبادا ی وقت برای خودمان ی حیثیت قرار دهیم غیر از

از ما طلبهها چنین گلایههای بعض ،ویم چون من درس دارم تو باید به من خدمت کناز اعضای خانواده هستیم، ب ه یاین
مکنند، مگویند من درس دارم و تو باید خدمتگزاری من کن! طبق کدام مبنا؟! ما این درسها را مخوانیم تا نفس خودمان

را تربیت کنیم و این اشالات را از آن دور کنیم.

بردیم ببینیم کجا نفس به ی کاری دعوت م کند؟ (منظورم نفس اماره است)، انسان را وادار کند به اینه منیت آدم زیاد
ی ران بلدیم ردیف کنیم، وقتمقدار الفاظ را بهتر از دی ه ما حالا یبشود، طمع آدم زیاد بشود، غضب آدم زیاد بشود، این

کس حرف به ما مزند، مگویم حالا چنین جواب به او مدهم که تا آخر عمر بسوزد، این چه فایده؟ تو ی جواب دادی و این
هم تا آخر عمر بسوزد، جز اینه نفس تو را اینطوری آرام مکند چیز دیری هست؟! چرا وقت او دارد راه اشتباه را مرود،

من به فر هدایتش نیستم، چرا نمسوزم خودم برای اینه او هدایت شود؟ بله مخواهم او را بسوزانم تا اینه خودم آرام شوم،
اینها هوای نفس است، در روایات راجع به مسئله هوای نفس تعابیر عجیب است.

مثلا در کلمات امیرالمؤمنین(عليه السلام) این تعابیر را اگر کنار هم قرار بدهید نتایج خوب دارند؛ «العاقل من أمات شهوته»؛[7]
عاقل آن کس است که اماته شهوت کند؛ شهوت جنس، شهوت مال، شهوت مقام، هر چه که نفس میل به او دارد. «اعظم

ملٍ مل النفس»[8]، بالاترین مالیت (مل به معنای مملوک است)، مملوکیت نفس است که انسان مال نفسش باشد.

که زیاد زده شده، مثلا ر این مثالهاینفسش بود، دی کند که امام چرا امام شد؟ مال مرحوم امام اگر آدم ریشهیاب در زندگ
حت وقت امام مخواست از درس به منزل برود، دستور داد کس همراهم نیاید، اگر سؤال دارید جواب مدهم و اگر ندارید
بفرمایید من خودم مروم، اینطوری کار کرده بود با خودش! مال نفسش بود، اگر دنیا را مخواستند به او بدهند، دست از

ه وظیفه برایش مهم بود. «اقوی الناس من قوی علنداشت، بل مبارزات و مقابلهاش با طاغوت بردارد دنیا برایش ارزش
نفسه»[9]، ما این روایات را سطح ناه مکنیم ول خیل مهم است، کلید سعادت ماست، عرض کردم واقعاً ی مراجعهای به

نفس خودمان کنیم از بالانشین خوشمان مآید، از اینه به ما بویند تو فضل داری خوشمان مآید، از اینه جلوی پای ما
بایستند خدای نرده تا برسد به دست بوس و ... اینها همه شهوات نفس است تمام شهوات نفس است.

ی خاطرهای از مرحوم امام دارم، چون از توفیقات بزرگ که در زندگ دارم این است که به دست مبارک امام(رضوان اله
تعال علیه) معمم شدم، هر کس که مرفت چون بالأخره آن شخص انتظار داشت دست ایشان را ببوسد، امتناع نمکردند
کردند و متبرک مبوسیدند و استفاده مگذاشتند که مردم مشد، باید چند دقیقه ممانعت و اذیت، دستشان را مچون نم
شدند، من دست مبارک امام را بوسیدم در همان اتاق خودشان، وقت عمامه بر سرم گذاشتند دعا کردند و آمدم بیایم بیرون،

ی پاکت کنارشان گذاشته بودند و مخواستند این پاکت را بدهند، منته اول یادشان رفته بود، مرحوم والد ما در اتاق نشسته
بودند و من که مخواستم بیرون بیایم، صدا زدند برگردید این پاکت را مخواستم بیرم، این بار هر کاری کردم دستشان را
ببوسم نذاشتند، چقدر دقیق بود! این بار مسئله پاکت و این عناوین مآمد توی کاش و اینقدر مراقبت کرده بود از خودش و

اینقدر مراقبت و محافظت کرده بود. ما هم باید این کارها را شروع کنیم و باید با مخالفت با نفس، ببینیم نفس به چه چیزی میل



دارد؟

ی وقت در این روایت که اما «من کان من الفقها حافظاً لدینه، صائنا لنفسه، مخالفاً لهواه»، من یادم هست ی روزی در
مجلس درس مرحوم والدمان مفرمود کس متواند مرجع تقلید بشود که «مخالفاً لهواه» باشد، بعد این «مخالفاً لهواه» را

اینقدر دقت کردند فرمودند اگر ی وقت هوای نفس به او گفت این آب را بخور و بتواند با او مخالفت کند، تا این مقدار هوای
نفس. این متواند برای مرجعیت به میدان بیاید و به میدان مرجعیت بیاورند. عل ای حال اگر بخواهیم در درس موفق باشیم، از
این عمرمان درست استفاده کنیم، با سعادت بشویم باید مخالفت با نفس کنیم و این تعابیری که اگر توفیق بود دنبالهاش را بعداً

عرض مکنم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ الأنوار الحيرية و الأقمار البدرية الأحمدية، ص: 155.
[2] ـ كتاب الماسب (للشيخ الأنصاري، ط ‐ الحديثة)، ج1، ص: 266.

[3] ـ كتاب الماسب (المحش)، ج‐3، ص: 25.

[4] ـ كتاب الماسب (المحش)، ج‐3، ص: 95.
[5] ـ «قلت: و لعل الذي ألجأ هؤلاء ال ما ذكروه، هو عدم الدليل عل سببية العنوان المتقدم بنفسه للفر، فالتجؤا إل إرجاعه
إل حيثية استلزامه لعدم تصديق النب أو تذيبه الذي لا شك ف سببيته له، و لذا قيدوا الإنار بما يستلزم ذلك من عدم احتمال

الشبهة، و جعلوه هو الوجه ف ذلك. و هنا وجه آخر، لعله أول بالركون اليه يجتمع مع الوجه المذكور و يفترق عنه، و هو: ان
فر، ضرورة أن التدين بدين الإسلام معتبر فسببيته لل ار الضروري مستلزم لتحقق عنوان الخروج عن الدّين الذي لا شك فإن
صحة الإسلام، لأن (أسلم) عرفا و شرعا بمعن (دان) بدين الإسلام بل ليس المراد من التليف بالإسلام إلا التدين به و اتخاذه دينا
له و الالتزام بنحو التدين بجميع ما هو معتبر فيه: من الأصول و الفروع من التوحيد و النبوة، و التصديق بجميع ما جاء به النب
(ص) و لو بنحو الإجمال، و لا شك ف صدق الخروج عن الدين الموجب للفر بعدم التدين بحم من أحامه أو التدين بعدمه،

ون العبد به كافرا من زعم أن شيئا نهما ي الحديث: «أدن تاب و السنة: أن من خرج عن دين الإسلام فهو كافر. ففلتضمن ال
اله عنه أن اله أمر به و نصبه دينا ..» الحديث.» بلغة الفقيه، ج4، ص: 198-199.

نع اممه نزَّاقِ بدِ الربع نع ِنْقَرِيالْم اۇدد نانَ بملَيس ندٍ عمحم نب مالْقَاس نع اندٍ الْقَاسمحم نب لع نع بِيها نع ل[6] ـ «ع
معمرِ بن راشدٍ عن الزهرِيِ محمدِ بن مسلم بن شهابٍ قَال: سئل عل بن الْحسين ع اي اعمالِ افْضل عنْدَ اله عز و جل فَقَال ما
من عمل بعدَ معرِفَة اله جل و عز و معرِفَة رسوله ص افْضل من بغْضِ الدُّنْيا و انَّ لذَلكَ لَشُعباً كثيرةً و للْمعاص شُعباً فَاول ما

هال قَال ينح اءوح و مةُ آديصعم ه و صرالْح و رِينافْال نانَ مك و ربَتاس و با ينح يسلبةُ ايصعم ه و ربْال بِه هال صع
َلكَ عذَل فَدَخَل هلَيا اةَ بِهِماجح  اخَذَا مفَا ينمالظّٰال نونٰا مَةَ فَترالشَّج ذِها هبتَقْر  ا وتُمىش ثيح نم ٰَا‐ فملَه لج و زع

فَقَتَلَه خَاهدَ اسح ثيح مآد نةُ ابيصعم ه دُ وسالْح ثُم هلَيا ةَ بِهاجح  ام مآد ناب طْلُبا يم ثَركنَّ اكَ اذَل و ةاميالْق موي َلا اهِمتِيذُر
فَتَشَعب من ذَلكَ حب النّساء و حب الدُّنْيا و حب الرِىاسة و حب الراحة و حب الَْم و حب الْعلُوِ و الثَّروة فَصرنَ سبع خصالٍ
فَاجتَمعن كلُّهن ف حبِ الدُّنْيا فَقَال انْبِياء و الْعلَماء بعدَ معرِفَة ذَلكَ حب الدُّنْيا راس كل خَطيىة و الدُّنْيا دنْياءانِ دنْيا بَغٌ و دنْيا

ملْعونَةٌ.» الاف (ط ‐ الإسلامية)، ج2، ص: 131‐130، ح11.
[7] ـ غرر الحم و درر اللم، ص: 64، ح1239.

[8] ـ تصنيف غرر الحم و درر اللم، ص: 240، ح4867.
[9] ـ عيون الحم و المواعظ (لليث)، ص: 119، ح2695.


