
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب الحج » كتاب الحج ‐ (تا پايان استقرار حج) »

در تاریخ ۱۶ آبان ۱۳۹۵

کتاب الحج
جلسه 23 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که آیا منر ضروری کافر است یا خیر؟ بیان این بحث، به این مناسبت است که در بحث حج روشن کردیم
که وجوب حج از ضروریات دین است و بعد باید ببینیم این کبری که اگر کس منر ضروری مانند وجوب حج شد، این

شخص مصداق برای کافر است یا نه؟

ریشهیاب پیدایش واژه «ضروری» در فقه

در فقه ما وارد شده است؟ مقداری که تتبع کردم، اول فقیه پیش از شروع بحث، باید دید این عنوان «ضروری»، از چه زمان
که عنوان «ضروری» را مطرح کرده، محقق حل(قدس سره) و یحی بن سعید در الجامع للشرائع است (ایشان هم عصر با

محقق حل(قدس سره) بوده است که محقق سال 676 فوت کرده و ابن سعید حل سال 689 یا 690 فوت کرده است) و قبل از
ایشان عنوان ضروری را در کلمات نداریم.

در آینده هنام طرح این بحث که آیا اجماع داریم بر اینه منر ضروری کافر است یا نه؟ باید کلمات قدما را بررس کنیم، اگر
شود کسل مگفتیم این عنوان «ضروری»، تقریباً از اواخر متقدمین بوده و از قرن هفتم به بعد مطرح شده، در اینجا مش

ادعای اجماع کند، طبق این بیان حت ادعای شهرت هم بخواهد بند مشل است، منته شیخ طوس(قدس سره) با اینه تعبیر
به «ضروری» نرده، اما مفرماید: «اذا ترک الصلاة نظرت فإن کان لا یعتقد وجوبها فهو کافر اجماعاً»؛ اگر کس نمازش را
ترک کرد، به او مهلت داده مشود و از او سؤال شود، اگر گفت من دیر اعتقاد به وجوب نماز ندارم، او کافر است اجماعاً.

مرحوم شیخ در اینجا نمگوید چون منر ضروری است، بله مفرماید: «لأنه خالف اجماع الخاصه و العامه».[1] به ذهنم
مآید (جای ندیدم) که مراد از این اجماع خاصه و عامه، اجماع اصطلاح (یعن اجماع علمای امامیه و اجماع که در اصول
بحث مکنیم که آیا حجیت دارد یا حجیت ندارد؟) نیست، اما وقت مگوید اجماع خاصه و عامه، خودش بیان دیری است از

همان ضروری. بنابراین، مخواهیم این ادعا را کنیم اگر ی چیزی مورد اتفاق همه علمای عامه و خاصه شد، این مشود
ضروری.

بررس رابطه ضروری با رکن

در گذشته بیان شد که فقها در مورد حج مگویند حج، «رکن من ارکان الاسلام و هو ضروری من ضروریات الدین»، ممن

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2203
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/2165
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


است از کلمات برخ استفاده شود (اگرچه در جای تصریح به این مطلب را ندیدم) که هر رکن ضروری است و هر ضروری
،«دلیل عند جمیع المسلمین»، 2) «لا یحتاج إل بیان شد که در ضروری سه ملاک وجود دارد؛ 1) «واضح هم رکن است. قبلا

3)«لا یجری فیه الاجتهاد»؛ اجتهاد در آن معنا ندارد.

اگر امروز کس بوید من مخواهم اجتهاد کنم ببینم نماز واجب است یا نه؟ باید به او خندید! زیرا در اینگونه امور اجتهاد راه
ندارد همانطور که در اینگونه امور تقلید معنا ندارد (مثلا کس بوید من از کس تقلید مکنم که حجاب را واجب نمداند!)؛

زیرا حجاب از ضروریات دین است و ی امر اجتهادی نیست که بخواهید در وجوب آن، از فلان فقیه تقلید کنید، اجتهاد و
تقلید در ضروریات راه ندارد.

در این صورت، دایره ضروری از رکن وسیعتر است یعن «کل رکن ضروری و لیس کل ضروریٍ برکن»، ما مدانیم نماز ظهر
چهار رکعت است، «هذا (یعن چهار رکعت بودن نماز ظهر نه اصل آن) من ضروریات الدین»، اما دیر از ارکان نیست و عامه

و خاصه بر این مطلب اتفاق دارند.

در آینده بیان خواهد شد که افرادی مثل صاحب جواهر(قدس سره) اصرار دارند بر اینه ی اجماع در مسئله وجود دارد.
مگوئیم قبل محقق حل(قدس سره) در معتبر و ابن سعید در الجامع للشرایع، کس عنوان ضروری را در عبارات خود به کار

نبرده است. در پاسخ مگوییم این تعبیری که از مرحوم شیخ طوس خواندیم (که مگوید کس که معتقد به وجوب نماز نباشد،
«کافر اجماعاً، لأنه خالف اجماع الخاصه و العامه»، مراد اجماع اصطلاح نیست، بله مراد همین ضروری است که در

کلمات ابن سعید و دیران آمده است.

ما به دنبال رد پای عنوان ضروری در کلمات قدما هستیم اگرچه تعبیر به ضروری نرده باشند. شیخ مفید(قدس سره) در مقنعه،
شیخ طوس(قدس سره) در نهایه و ابن ادریس (که اینها از ارکان قدما هستند) این عبارت را دارند: «من استحل المیته أو الدم أو

لحم الخنزیر ممن هو مولود عل فطرة الاسلام فقد ارتد بذل عن الدین»؛ اگر کس میته را حلال بداند و بوید خوردن گوشت
میته در حالت اختیار حلال است یا اینه خوردن خون یا لحم خنزیر حلال است، «فقد ارتد بذل عن الدین».

توجه به این نته لازم است که این تعبیر «ارتدّ»، مساوق با همان انار ضروری است یعن به جای اینه بویند میته را تمام
فرق مسلمین حرام مدانند و قرآن صریحاً فرموده که میته بر شما حرام شد یا اینه خوردن خون و لحم خنزیر را همه حرام

مدانند، حال اگر کس این ضروری را انار کرد، چون ضروری را انار کرده «ارتد عن الدین». از این رو، مراد از این عنوان
«ارتد عن الدین» که در کلام این سه فقیه بزرگ آمده، به خاطر انار ضروری بوده است.

دیدگاه فقیهان درباره منر ضروری

در اینجا باید دید اینه فقها مگویند کس که ضروری را انار کرد، کافر است، آیا انار ضروری مستقلا موجب کفر است یا
منظور ایشان این است که اگر انار ضروری مستلزم تذیب رسول(صل اله عليه وآله) شد مستلزم کفر است؟

که گفته اگر کس موجب کفر است. اول فقیه ار ضروری مستقلاه انعبارات فقها که تا اینجا بیان شد، ظهور دارد در این
منر ضروری بشود و این مستلزم تذیب پیامبر(صل اله عليه وآله) بشود کافر است، محقق اردبیل(قدس سره) در مجمع

الفائده و البرهان است. ایشان مگوید: «و الظاهر أن المراد بالضروری الذی یفّر منره، الذی ثبت عنده یقیناً کونه من الدین»،
محقق اردبیل(قدس سره) این کلمه ضروری را توسعه داده و مگوید ضروری یعن آنه شخص یقین دارد از دین است ولو با

برهان و استدلال، «الذی ثبت عنده یقیناً کونه من الدین ولو کان بالبرهان و لم ین مجمعاً علیه»؛ ولو اجماع هم نباشد، «إذ



الظاهر أن دلیل کفره (یعن دلیل کفر منر ضروری) هو إنار الشریعة و انار صدق النب(صل اله عليه وآله) مع ثبوته یقینا
عنده»؛ اگر ی کس یقین دارد پیامبر این را فرموده و با این حال، انار کرد، این تذیب النب(صل اله عليه وآله) کرده است.

«فلیس أن کل من ینر مجمعاً علیه یفّر»؛ مفرماید ما قبول نداریم اگر کس ی حم اجماع را انار کند، این تفیر بشود،
«فإن المدار عل حصول العلم و الانار و عدمه»؛ مدار و ملاک این است که نسبت به این حم آیا علم هست یا نیست؟ بعد
مفرماید اگر کس بوید جناب اردبیل! چه وجه داشت که فقها کلمه ضروری را بیاورند؟ به جای ضروری مگفتند اگر

کس «انر ما علم کونه من الدین»؟ در پاسخ مفرماید: «إلا أنه لما کان حصوله ف الضروریة معلوماً غالباً»؛ چون در
ضروریات غالباً برای ما علم حاصل شده، «جعل ذل مداراً و حموا به»؛ حم به آن کردند.[2]

خلاصه آنه؛ چند نته از کلام محقق اردبیل(قدس سره) استفاده مشود؛ 1) ضروری خودش موضوعیت ندارد، بله انار
معلوم موضوعیت دارد یعن اگر مسلمان یقین به چیزی داشت و بعد انار کرد. 2) مجرد انار اجماع موجب کفر نمشود. 3)

این انار معلوم از این جهت که موجب تذیب نب(صل اله عليه وآله) هست، برای او کفرآور است.

مرحوم فاضل هندی نیز برای منر ضروری موضوعیت قائل نیست و مگوید اگر مستلزم تذیب نب(صل اله عليه وآله)
بشود. ایشان در بیان موجبات کفر منویسد: «و إما بالقول»؛ گاه اوقات کفر از راه همین زبان است، «کاللفظ الدال بصریحه

اعتقاد ما یحرم اعتقاده بالضرورة من دین محمد(صل أو عل جحد ما علم ثبوته من دین الاسلام ضرورةً مع علمه بذل عل
اله عليه وآله) مع علمه»، بعد مفرماید: «بل العمده ما یدل عل انار ما اعتقد ثبوته أو اعتقاد ما اعتقد انتفائه»؛ مگوید اگر
کس اعتقاد به ثبوت ی حم دارد انار کرد یا مداند چنین چیزی در شریعت نیست اعتقاد پیدا کرد، این ملاک برای کفر

است، «لأنه تذیب للنب(صل اله عليه وآله)»[3]؛ زیرا این کار در حقیقت، تذیب پیامبر است.

در کلمات شیخ مفید، شیخ طوس، ابن ادریس، ابن حمزه، ابن سعید، علامه و حت شهیدین5، تا آن زمان چیزی به نام تذیب
النب(صل اله عليه وآله) مطرح نبوده، بله مگفتند اگر چیزی ضرورت دین باشد و شخص انار کند، این موجب کفر است،
اما از زمان مجمع الفائده و البرهان و بعد، کشف اللثام مسئله تذیب النب(صل اله عليه وآله) را مطرح کردند (در برخ دیر

از جاهای کشف اللثام نیز به این مطلب اشاره مکند).

دیدگاه فقیهان معاصر در مسأله

دیدگاه مرحوم حیم در مستمس آن است که منر ضروری مستقلا موجب کفر نیست. مرحوم خوئ و مرحوم امام نیز همین
نظر را دارند. تقریباً متوانیم بوئیم همه معاصرین (اگر نوئیم همهشان)، همین نظر را دارند که اگر کس ضروری را منر شد

و التفات به این داشته باشد که این انار ضروری، موجب تذیب نب(صل اله عليه وآله) است، کافر است و برای منر
ضروری موضوعیت قائل نیستند.

دیدگاه محقق خوی(قدس سره) درباره منر ضروری

فر و الارتداد إلا إذا ادی إلار الضروری بمجرده و من حیث هو لا یستوجب الاین است: «إن ان عبارت مرحوم آقای خوئ
انار الرساله و تذیب النب(صل اله عليه وآله) فیما جاء به فیختص بالعالم»، ثمره مبنای محقق خوی(قدس سره) (و امثال
ایشان)، آن است که؛ 1) اگر کس بداند این فرمایش را رسول خدا(صل اله عليه وآله) فرموده، 2) و بداند انار آن، موجب

تذیب رسول است، اگر انار ضروری کرد موجب کفر است، اما طبق دیدگاه قدما اگر کس ی از ضروریات را انار کرد
ولو التفات به اینه این موجب تذیب پیامبر مشود نداشته باشد، این موجب کفر است.



محقق خوی(قدس سره) در ادامه مفرماید: «فیختص بالعالم دون من استند اناره إل شبهةً أو جهل»[4]، مثلاً اگر کس گفت
من حجاب را انار مکنم به دلیل اینه آیات حجاب، مخصوص زنهای صدر اسلام است (که موجب ایذاء قرار مگرفتند)،

ی شبههای برای او حاصل شده است، «کمن کان جدید عهد بالاسلام و لم ین له مزید اطلاع بالاحام»؛ مانند کس تازه
مسلمان شده (یا کس است که فر مکند مجتهد است و در آیات حجاب اجتهاد مکند[5]). بنابراین، اگر کس روی جهل و

بسوادی و شبههاش انار کرد، این مستلزم کفر نیست.

جمعبندی دیدگاه فقیهان

نتیجه آنه؛ مرحوم خوئ و برخ دیر گفتهاند آن است که ما نسبت به منر ضروری من حیث هو هو، اجماع بر کفرش نداریم
و حت گفتهاند شهرت هم بر کفر او قائم نشده است. مرحوم والد ما در کتاب الطهارة مفرماید: «لا اجماع ف المسئله بل و لا
شهرة بعد امان حمل کلمات الاصحاب عل ارادة المعان المختلفة منه»؛ کلمات اصحاب قابل حمل بر معان مختلف است،

بوئیم شیخ مفید و شیخ طوس5 و... هم گفتند «من استحل المیته»، این مجمل است؛ اعم از اینه موجب تذیب دین بشود یا
نه؟ شاید مراد و مقصودشان این باشد که موجب تذیب نب(صل اله عليه وآله) بشود.

به نظر ما، انصافاً اگر اجماع را هم در مسئله قبول ننیم، اما شهرت وجود دارد که انار ضروری مستقلا، موجب کفر است
مانند عبارت: «من استحل المیتة» در کلام شیخ مفید، شیخ طوس، ابن ادریس5، حت بعد از اینها هم ظاهراً در کلماتشان آمده

که اگر کس منر ضروری شد، کافر است.

دیدگاه صاحب جواهر(قدس سره) در مسأله

نتهای که باید درباره کتاب جواهر دقت داشت آن است که اگر مطالب که صاحب جواهر(قدس سره) از کتاب کشف اللثام
به کاشف اللثام نظر دارد. وقت شود، صاحب جواهر خیلپنجم جواهر کم م کند از کتاب جواهر کم کنیم، شاید ینقل م

کلام فاضل هندی در کشف اللثام را نقل مکند، شروع مکند به رد کردن.

الابواب الدالّة عل لاطلاق الفتاوی و النصوص المتفرقه ف کاشف اللثام دارد این است که: «إنه مخالف که در رد اولین مطلب
الحم بفر کل من صدر منه ما یقتض انار الضروری»؛ مفرماید هم فتاوا مطلق است که مگوید: «من استحل المیته»؛

خواه تذیب النب(صل اله عليه وآله) بشود یا نشود، روایات نیز همینطور است. ما روایات داریم که از آنها استفاده مشود
که منر ضروری من حیث هو هو کافر است.

ن(عليه السلام) عهدِ البا عبلَغَ اب :رٍ قَاليب ناب نالٍ عفَض ناب ندٍ عمحم ندَ بمحبه عنوان نمونه؛ در باب ربا این روایت آمده: «ا
رجل انَّه كانَ ياكل الرِبا و يسميه اللّبا»؛ کس ربا مخورد و ربا برایش شیرین بود، مگفت این «لبأ» است («لبأ» اولین

شیرین است که از مادر به بچه داده مشود و مادر در قبالش حق گرفتن اجرت ندارد؛ چون موجب حیات بچه است و قوام
بچه به اوست و بسیار برای بچه مهم است). یعن آنقدر حلیت ربا برایش مهم بوده که مگفته این برای من «لبأ» است (مثل

اینه بعض مگویند از «لبأ» شیرینتر است. امام صادق علیه السلام فرمود: «فَقَال لَئن امنَن اله منْه ضرِبن عنُقَه»[6]؛ اگر
برایم امان داشت گردنش را مزدم (زیرا منر ضروری است).

در این روایت نیامده: «اذا کان موجباً لتذیب النب(صل اله عليه وآله) أم لا»، در اینجا به بیان روایات در توضیح کلام
صاحب جواهر(قدس سره) مپردازیم که ایشان مگوید فتاوا و نصوص مطلق است و کلام کشف اللثام را رد کرده و



مفرماید: «فما ف کشف اللثام من أنه لا ارتداد بانار الضروری أو اعتقاد ضروری الانتفاء اذا جهل الحال واضح الضعف»[7]؛
ضعف این کلام صاحب کشف اللثام واضح است.

صاحب جواهر(قدس سره) این سخن را در جلد چهل و ی جواهر فرموده و در جلد شش مگوید: «مضافاً إل اطلاق کثیرٍ من
النصوص المتفرقه ف الابواب و ترک الاستفصال ف جملة منها»؛ در ابواب مختلف که مسئله کفر مطرح شده، اگر کس منر

ی از ضروریات مثل وجوب صلاة بشود، امام علیه السلام سؤال نردند این شخص که وجوب نماز را انار کرده، تذیب
نب(صل اله عليه وآله) هم مکند یا نمکند؟

صاحب جواهر(قدس سره) هم از زمانه خودش شوه کرده و مگوید: «قد بلینا ف عصرنا هذا ف بلادنا هذه بمن یدّع القطع و
الیقین بأن مراد الاصحاب ذل الاحتمال بحیث لا یسمع کلاماً من احدٍ و لا رشداً ممن ارشد»[8]؛ در زمان ما ی اشخاص پیدا

صل)ذیب نبر میته باید کشته شود، مرادشان این است که اگر موجب تگویند ما یقین داریم فقها که گفتند منشدند که م
اله عليه وآله) بشود.

تبیین کلام صاحب جواهر(قدس سره)

اساس فرمایش صاحب جواهر(قدس سره)، سه مطلب است؛
مطلب اول: این است که ایشان مگوید ما وقت در کلمات فقها دقت کنیم، از کلمات ایشان استفاده مکنیم انار ضروری

صل)ذیب النباز ت ر حرفار ضروری و دیسبب مستقل برای کفر است و خود عنوان کفر را معلّق کردند بر ان خودش، ی
اله عليه وآله) نزدند.

مطلب دوم: فقها وقت مخواهند اسباب کفر را برشمارند، مگویند: 1) «من خرج عن الاسلام»، 2) «من جحد ما یعلم من
صل)ذیب نبر ضروری شد، ولو تمن کنند و ظاهر عطف این است که اگر کسم الدین بالضرورة» و این را عطف بر قبل

اله عليه وآله) هم نند، باز کافر است.

این سخن صاحب جواهر(قدس سره) نیز، کلام قابل دقت است که ما وقت کلمات فقها را مبینیم، نمگویند: «من خرج عن
الاسلام»، اگر تنها این سبب بود، چه لزوم داشت که بقیهاش را بویند؟! (فقها مگفتند هر کس که «خرج من الاسلام»؛ یا به

انار توحید یا به انار رسالت)، اما فقها علاوه بر اینه مگویند سبب اول کافر، «خروج عن الاسلام» است (یعن انار
شهادتین است)، سبب دوم «جحد ما یعلم من الدین بالضرورة» که ظهور در این دارد که شخص مگوید اگرچه من شهادتین را
قبول دارم و تذیب نب(صل اله عليه وآله) هم نشود، اما من این را منر مشوم. بنابراین، ظاهر عطف، این اقتضا را دارد که

انار ضروری را مستقلا موجب کفر مدانند اگرچه پیامبر را هم تصدیق کند.

مطلب سوم: صاحب جواهر(قدس سره) مفرماید: «اقتصر بعضهم ف ضابط اصل الافر علیه لاندراج الاول فیه عند التأمل»؛
بعضها مسئله انار شهادتین را نیاوردند، بله مسأله را روی مسئله انار ضروری آوردند، «إل غیر ذل مما یشهد لون

مرادهم تسبیبه الفر نفسه»[9]؛ خود کفر بنفسه سببیت دارد.

خلاصه آنه؛ صاحب جواهر(قدس سره) از اطلاق کلمات فقها و از عطف و قرائن که در کلمات فقهاست، به خوب استفاده
کرده که فقها، خود انار ضروری را مستقلا سبب برای کفر مدانند اگرچه مستلزم تذیب نب(صل اله عليه وآله) نباشد.

صاحب جواهر(قدس سره) در ادامه سه شاهد دیر مآورد و در آخر مسئله اجماع را اختیار مکند.



دیدگاه مرحوم امام در مسأله

مرحوم امام نیز (همانند مرحوم والد ما) در کتاب الطهارة مفرماید: «و لم یظهر من قدماء اصحابنا شء من الوجهین (که آیا
قدما منر ضروری را مستقلا سبب برای کفر مدانند یا اینه اگر موجب تذیب نب(صل اله عليه وآله) بشود، کافر مدانند)

یمن الوثوق بمرادهم فضلا عن تحصیل الشهرة ف المسأله»، ایشان هم اجماع و هم شهرت را منر است. حال باید دید در
چنین مسئلهای، کس مثل صاحب جواهر(قدس سره) مسئله اجماع و تسالم اصحاب را مخواهد تحیم کند، کسان مثل

مرحوم امام و ی عدهای مگویند اجماع که نداریم هیچ، شهرت هم نداریم.[10]

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «إذا ترك الصلاة نظرت فان كان لا يعتقد وجوبها فهو كافر إجماعا لأنه خالف إجماع الخاصة و العامة، و إن تركها مع
اعتقاد وجوبها و قال أنا أكسل عنها أو يضيق صدري منها استتيب، فان تاب و إلا قتل و الاستتابة عل ما قلناه ف المرتد، فتارك

الصلاة يجب قتله عند هذا القائل.» المبسوط ف فقه الإمامية، ج7، ص: 284‐283.
[2] ـ «و الظاهر ان المراد بالضروري الذي يفر منره: الذي تبت عنده يقينا كونه من الدين و لو كان بالبرهان، و لم ين

مجمعا عليه، إذ الظاهر ان دليل كفره، هو إنار الشريعة و إنار صدق النب صل اله عليه و آله مثلا ف ذلك الأمر مع ثبوته يقينا
عنده، فليس ان كل من ينر مجمعا عليه، يفر، كالقضاء، و الشرط المجمع عليه، مثل الطهارة، و الجزء كذلك مثل الركوع، دون

المختلف فيه كما ذكره الشارح: فان المدار عل حصول العلم و الإنار و عدمه، الا انه لما كان حصوله ف الضروري معلوما
غالبا جعل ذلك مدارا و حموا به، فالمجمع عليه ما لم ين ضروريا لم يؤثر، و صرح به التفتازان ف شرح الشرح مع ظهوره،

فحينئذ لو قال المنر، أردت استحلال ترك القضاء ف الجملة، أو ف بعض الأفراد‐ فإنه قد يجهله العوام، بل بعض الخواص
أيضا قبل.» مجمع الفائدة و البرهان ف شرح إرشاد الأذهان، ج3، ص: 199.

[3] ـ «و إما بالقول كاللفظ الدال بصريحه عل جحد ما علم ثبوته من دين الإسلام ضرورةً مع علمه بذلك أو عل اعتقاد ما يحرم
اعتقاده بالضرورة من دين محمد صل اله عليه و آله مع علمه، بل العمدة ما يدل عل إنار ما اعتقد ثبوته أو اعتقاد ما اعتقد
انتفاءه، لأنّه تذيب للنب صل اله عليه و آله و إن كان بزعمه. سواء كان القول عناداً أو اعتقاداً أو استهزاء و لا ارتداد بإنار

الضروري أو اعتقاد ضروري الانتفاء إذا جهل الحال.» كشف اللثام و الإبهام عن قواعد الأحام، ج10، ص658.
ذيب النبار الرسالة و تإن ى إلإذا أد فر و الارتداد، إده و من حيث هو لا يستوجب البمجر ار الضروري[4] ـ «أنّ إن

(صلّ اله عليه و آله) فيما جاء به، فيختص بالعالم دون من استند إناره إل شبهة أو جهل، كمن كان جديد عهد بالإسلام و لم
ين له مزيد اطّلاع بالأحام.» موسوعة الإمام الخوئ، ج23، ص: 4.

[5] ـ گفتند شخص است که سابقه طلبهگ هم نداشته و گفته من از آیات حجاب در قرآن، استفاده مکنم که پوشاندن مو،
صورت و گردن بر زن لازم نیست و فقط از سینه تا زانو را باید بپوشاند یعن همان حجاب که غربها دارند را بیان مکند.

[6] ـ «محمدُ بن يعقُوب عن عدَّة من اصحابِنَا عن احمدَ بن محمدٍ عن ابن فَضالٍ عن ابن بيرٍ قَال: بلَغَ ابا عبدِ اله(عليه السلام)
عن رجل انَّه كانَ ياكل الرِبا و يسميه اللّبا فَقَال لَئن امنَن اله منْه ضرِبن عنُقَه.» الاف 5- 147- 11؛ عنه وسائل الشيعة،

ج18، ص: 125؛ ح23294- 1.
[7] ـ «و قيده ف كشف اللثام هذا بما إذا علم ذلك، قال: «بل العمدة ما يدل عل إنار ما اعتقد ثبوته أو اعتقاد ما اعتقد انتفاءه،

لأنه تذيب للنب (صل اله عليه و آله) و إن كان بزعمه» و نحوه ما تقدم له ف كتاب الطهارة و لن قلنا هناك: إنه مخالف
لإطلاق الفتاوى و النصوص المتفرقة ف الأبواب الدالة عل الحم بفر كل من صدر منه ما يقتض إنار الضروري، منها ما
الضروري كالصريح ف شهر رمضان «من أنه يسأل فإن قال حلال يقتل،» بل لعل اقتصار لأصحاب عل من أفطر ف ورد ف
الفر به مقيدا، خصوصا بعد قولهم: سواء كان القول عنادا أو اعتقادا أو استهزاء، فما ف كشف اللثام‐ من أنه لا ارتداد بإنار

الضروري أو اعتقاد ضروري الانتفاء إذا جهل الحال‐ واضح الضعف، و لعل منشأه الغفلة عن اقتضاء ظاهر النصوص الفر به



لام معه فمع الجهل، و قد أطلنا ال الذي هو منف (ه عليه و آلهال صل) ار النبنحو الفعل المزبور لا أنه من جهة الاستلزام لإن
كتاب الطهارة فلاحظ و تأمل. بل الظاهر حصول الارتداد بإنار ضروري المذهب كالمتعة من ذي المذهب أيضا لأن الدين هو ما

عليه، و لعل منه إنار الإمام أحدهم(عليهم السلام).» جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام، ج41، ص: 602‐601.
[8] ـ جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام، ج6، ص: 50.
[9] ـ جواهر اللام ف شرح شرائع الإسلام، ج6، ص: 47.

[10] ـ كتاب الطهارة (للإمام الخمين، ط‐ الحديثة)، ج3، ص: 454.


