
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » خاتمه استصحاب »

در تاریخ ۱۵ آبان ۱۳۹۵

خاتمه استصحاب(شرايط جريان استصحاب)
جلسه 23 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

تحقیق حضرت استاد در بحث

‐مفاد دلیل استصحاب» –لاتنقض الیقین بالش جهت در مورد «بررس شود. یدر مانحن فیه بحث در دو جهت مطرح م
است. در این جهت باید دید مراد از نقض، نقض عرف یا عقل است. در این جهت گفتیم تردیدی نیست که مانند سایر جملات

که به عرف توجه پیدا مکند، باید بوییم مراد متلم در لاتنقض، متفاهم عند العرف است. به این بیان که وقت مگوییم
.نقض به حسب عرف نباید واقع شود نه به حسب دقت عقل لاتنقض، یعن

جهت دیر «حم مستصحب» است که در دلیل دیر واقع شده و موضوع هم دارد؛ مانند «الماء المتغیر نجس» که پس از زوال
خواهیم نجاست را استصحاب کنیم. در این مثال موضوع ماء متغیر است ولاست یا نه م کنیم نجاست باقم تغیر ش

بحث واقع شده که موضوع را ظاهر دلیل قرار بدهیم و بوییم ماء متغیر یا بیائیم موضوع را خود ماء قرار بدهیم و بوییم تغیر در
آن خصوصیت ندارد. در این مورد از راه ارتاز یا مناسبت حم و موضوع یا صدق و عدم صدق نقض باید وارد شد.

در این مثال اگر گفتیم نجس نیست عرف دو گونه برخورد مکند. یا مگوید نقض واقع شده پس کشف مکنیم که موضوع
ذات الماء است نه ماء متغیر یا مگوید نقض نشده پس کشف مکنیم موضوع ماء متغیر است. سوال ما این است است که

چرا از راه صدق و عدم صدق نقض موضوع را متوان در دلیل دیر استشاف کرد؟

این تناقض در کلمات مرحوم شیخ و آخوند واقع شده که وقت در «الماء المتغیر نجس» مخواهند موضوع درست کنند از راه
ارتاز یا مناسبت حم و موضوع وارد مشوید ول در اینجا مگوئید دلیل م‌گوید لاتنقض و اگر بوئیم عرفا نجاست وجود
دارد نقض نشده ول اگر گفتیم نجاست نیست عرفا نقض شده است. بعبارة اُخری اشال اول این است که از راه صدق نقض

و عدم صدق نقض امان ندارد ما بتوانیم موضوع در الماء المتغیر نجس را کشف کنیم.

اشال دوم این است که این برداشت خلاف حرفهای خودتان است. شما برای تعیین موضوع برای حم در بحث استصحاب، با
قطع نظر از لا تنقض الیقین بالش موضوع عرف درست کردید ول اینجا پای اطلاق لاتنقض را به میان مکشید.

گوییم، شما بقاء الموضوع را از راه دلیل عقلوارد است. به مرحوم شیخ م ال سوم ما فقط به مثل مرحوم شیخ و نائیناش
آوردید و مگوئید عقل مگوید در استصحاب باید موضوع باق باشد. استدلالتان هم این بود که اگر بوئیم این حم از این

موضوع به موضوع دیر برود، انتقال عرض از ی معروض به معروض دیر است که محال است. در حالیه اینها ربط به
«اصل بقاء الموضوع را از راه عقل فهمیدید. باید قطع نظر از «لا تنقض الیقین بالش مسئلهی نقض و عدم نقض ندارد. وقت

موضوع محرز باشد؛ بعد ببینیم باق است یا نه؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1920
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


به بیان دیر اشال سوم شامل کسان مثل آخوند که از اول روی صدق نقض متمرکز شدند نمشود چون اینها مگویند ما
هستیم و دلیل استصحاب پس باید دید در کجا عرفا نقض یا بقاء وجود دارد و در کجا نقض یا بقاء نیست. اما مثل مرحوم شیخ

و نائین که فرمود اینه مگوئیم در استصحاب بقاء الموضوع معتبر است از قضایای است که قیاساتها معها.

نته دیر این است که گفتیم موضوع و بقاء الموضوع دو امر جداگانه هستند لذا سوال این است که عرف بودن در نظر شما بر
«موضوع» واقع مشود یا بر «بقاءالموضوع»؟ به نظر ما بین این دو مفهوم خلط شده است چون ابتدا باید موضوع روشن

باشد –عرف، عقل، یا دلیل باشد‐ بعد سراغ بقاءالموضوع برویم. به بیان دیر قبول داریم که از تقابل نقض و بقاء در لاتنقض
الیقین بدست مآید که اینها باید عرف باشند ول این مطلب غیر از این است که بوییم موضوع هم باید عرف باشد.

کلام مرحوم نائین در بحث

در اینجا خوب است به بعض کلمات مرحوم نائین، بخاطر نات که بعدا مگوییم، اشاره کنیم. اصول ایشان روشن، روان و
عرف است و ملاک در موضوع را هم عرف مدانند.

اولین مطلب ایشان این است که موضوع را باید از عرف بیریم، مفرمایند «ليس المراد من أخذ الموضوع من العرف الرجوع
إليه ف مفهوم الموضوع أو ف مصداقه‌» به عنوان دقت کنید که «اخذ الموضوع من العرف» بیان شده در حال که بحث در

عرف بودن بقاءالموضوع بود نه عرف بودن موضوع.

مفرماید مراد از اخذ موضوع از عرف «مفهوم یا مصداق» نیست چون اگر مراد «مفهوم» باشد به ما اشال مکنید که همه
جا باید به عرف رجوع کرد و اختصاص به استصحاب ندارد. و اگر مراد «مصداق» باشد به ما اشال مکنید که عرف حق

دخالت در مصداق ندارد. مفرماید «بل المراد من أخذ الموضوع من العرف الرجوع إليه ف تشخيص الموارد الّت‌ يصدق فيها
نقص اليقين بالشك‌» اخذ موضوع از عرف به این معناست که در چه مواردی عرفاً صدق نقض الیقین به ش مشود.

بالتفصیل و گاه از معان اوقات بعض المصداق‌» گاه الصدق غير الرجوع إليه ف فرمایند «و الرجوع إليه فدر توضیح م
بالاجمال برای ما معلوماند. در صدق معانای که بالتفصیل معلوم است ش نداریم مثلا وقت مگویند مفهوم نور «ظاهر بذاته

مظهر لغیره» است معلوم است کجا نور صدق مکند و کجا نور صدق نمکند.

اما در مورد بعض از معان که بالاجمال و به نحو مرتز در ذهن عرف است ‐در غالب مفاهیم عرفیه ش در صدق داریم‐
مثل مفهوم ماء مفرماید ماء از اوضح مفاهیم است. ول اگر در همین آب مقداری خاک ریختیم –مثل آب رودخانه که رنش
هم به علت مخلوط شدن با گل عوض شده‐ و این امر مانع و سبب ش در صدق مفهوم ماء شد، باید سراغ نوع مردم رفته و

از عرف بپرسیم به این آب مگوئید یا نه؟ اگر گفتند به این آب مگوئیم با آن وضو مگیریم.

به بیان دیر نائین مگوید در لا تنقض الیقین باید ببینیم عرف در کجا مگوید نقض هست یا نه؟ به این بیان که نه در مفهوم
نقض تردید داریم ‐یعن مدانیم نقض در مقابل بقاء است ‐ و نه در مصداق نقض تردید داریم که بوئید در مصادیق نباید به

عرف مراجعه کنیم. انما الش ف الصدق که منشا ش در مصداق، ش اختلاط امور خارج است. در نتیجه در مصادیق به
علت روشن بودن مفهوم کاری به عرف نداریم و مشل صدق ش خارج بر این مفهوم است که باید به عقل مراجعه کرد. مثلا

باید دید عقل مفهوم الحیوان الناطق را بر این مصداق خارج تطبیق مدهد یا نه؟! ول وقت ش در صدق داریم عرف در
مفهوم توسعه یا تضییق داده و وارد م شود. مثلا عرف متواند به آجر تراب بوید و...



به بیان دیر نائین مگوید در مانحن فیه ما اولا «لاتنقض الیقین» داریم و ثانیا عنوان «نجس» برای «الماء» داریم. حالا که
تغیر از بین رفته باید دید اگر گفتیم نجاست نیست عرف مگوید نقض شده در نتیجه نجاست وجود دارد و تغیر دخالت ندارد

اما اگر عرف گفت نقض نشد، معلوم مشود تغیر در موضوع دخالت دارد. در نتیجه کلام نائین به این مطلب بازگشت مکند
که از لاتنقض الیقین بالش ی مفهوم ارتازی عرف داریم ول عرفا نمدانیم نقض چیست چون یجا عرف مگوید نقض

هست و ی جا مگوید نقض نیست.

مرحوم نائین مگویند در نتیجه ما برای خصوصیات که در موضوع دلیل آمده سه صورت داریم.

الف ‐ «رب عنوان يون بنظر العرف مقوما للموضوع لمناسبة الحم و الموضوع، فيدور الحم مدار وجود العنوان‌» مفرماید
گاه اوقات خصوصیت در نزد عرف مقوم است؛ مثل «يجب إعطاء الزكاة للفقير» اینجا عرف، به علت مناسبت حم و

موضوع در مورد اعطاء زکات مگوید فقیر بودن مقوم است. یا در «يجب تقليد المجتهد الح‌» حیات برای تقلید دخالت دارد و
عرفاً مقوم است.

ب‐ گاه اوقات عنوان به نظر عرف از علل و از وسایط ثبوت برای عروض حم بر موضوع است در نتیجه مقومیت ندارد
مثل «الماء المتغير نجس‌» که تغیر عنوان حال را دارد.

ج‐ «رب عنوان يشكّ العرف ف كونه من مقومات الموضوعات أو كونه من‌ العلل» نمدانیم خصوصیت که در لسان دلیل آمده
مقوم است یا از علل است.

نائین در ادامه مفرماید در جریان استصحاب دو امر معتبر است: 1) صدق نقض یقین به ش عرفاً باشد یعن بویند اگر
حم باق نباشد عرفاً نقض یقین به ش شده، 2) صدق در جای است که ما بدانیم آن خصوصیت عنوان مقومیت را ندارد

بله عنوان حال یا از وسائط ثبوت یا از علل است. در نتیجه اگر در «ماء المتغیر نجس» ندانیم تغیر مقوم است یا مقوم نیست،
بخواهیم استصحاب کنیم اولا «ه در «الماء المتغیر نجسگوید برای اینم شود. نائینفرماید باب استصحاب بسته مایشان م
شده و ثانیاً نقض یقین به ش نقض بشود نقض یقین به ش وئید اگر نجسب صدق کند یعن باید مسئلهی نقض یقین به ش
ر نقض یقین به شمتوقف بر این است که آن خصوصیت از خصوصیات مقومه نباشد و اگر از خصوصیات مقومه باشد دی

صدق نمکند. در نتیجه در هر دلیل ش کنیم این از عنوان مقوم یا عنوان حال را دارد، جای استصحاب نیست[1].

اشال و جواب

قبلا گفتیم اگر موضوع در استصحاب، عقل است با تغییر مائ موضوع تغییر پیدا کرده و دیر جای برای استصحاب نیست و
اگر موضوع عرف است، همان دلیل دال بر حم به میدان مآید و نیازی به استصحاب نداریم. در مقام جواب کلمات مرحوم

نائین، آشتیان و اصفهان را بیان مکنیم.

نائین در جواب مگوید بله، محدوده دلالت «الماء المتغیر نجس» در اصل حدوث است یعن مدانیم تغیر در حدوثِ نجاست،
در موضوع دخالت دارد. اما ش ما در این است که علاوه بر اینه در حدوث دخالت دارد در بقاء هم دخالت دارد یا نه؟ اگر

ش داریم علاوه بر اینه در حدوث دخالت دارد در بقاء هم دخالت دارد یا نه؟ استصحاب مگوید در بقاء دخالت ندارد.

نیاز ما به استصحاب از این جهت است و اگر ما استصحاب نداشته باشیم راه نداریم که بفهمیم این تغیر در بقاء دخالت ندارد
یا نه. استصحاب مگوید این نجاست برای این ماء ولو زوال تغیر هم شده باق است. بقاء نجاست یعن تغیر بقاء در حم



گوئیم تغیر دخالت دارد اما شفرماید ما برای اصل حدوث نجاست در الماء المتغیر مر ایشان مندارد. به بیان دی دخالت
داریم در اینه هم حدوثاً و هم بقاء دخالت دارد تلیف این ش را استصحاب روشن مکند لذا فایدهی استصحاب را اینجا

قرار مدهد[2].

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ فوائد الاصول، ج‌4، ص: 580:  و إن كان المعتبر ف اتّحاد القضيتين بقاء الموضوع عرفا: فينبغ أن لا يفرق ف جريان
الاستصحاب ف ذلك المثال بين الوجهين، لبقاء الموضوع عرفا، فانّ العرف بحسب ما هو المرتز ف ذهنه‐ من مناسبة الحم و

الموضوع‐ يرى موضوع النجاسة نفس الماء و التغير علّة لمعروضها عليه، فتتّحد القضية المشوكة مع القضية المتيقّنة، و
يون عدم ترتيب آثار النجاسة عل الماء الّذي زال عنه التغير من نقض اليقين بالشكّ بنظر العرف. و ليس المراد من أخذ

المفهوم لا يختص العرف ف يقال: إنّ الرجوع إل ّمصداقه، حت مفهوم الموضوع أو ف الموضوع من العرف الرجوع إليه ف
جميع المقامات، أو يقال: إنّه لا عبرة بنظر العرف ف ون بيد العرف مطلقا فبباب الاستصحاب بل تشخيص المفاهيم إنّما ي

المصداق....
[2] ـ فوائد الاصول، ج‌4، ص: 584: و توهم: أنّه مع العلم بون العنوان علّة للحم لا نحتاج إل الاستصحاب لبقاء الموضوع

فيف نفس دليل الحم ف إثباته عند ارتفاع العنوان، فاسد فانّ مجرد كونه من العلل لا يف ف بقاء الحم بعد زواله، لاحتمال أن
يون العنوان علّة حدوثا و بقاء، فيرتفع الحم بارتفاع علّته، و لا دافع لهذا الاحتمال إ التمسك بالاستصحاب.


