
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » خاتمه استصحاب »

در تاریخ ۱۲ آبان ۱۳۹۵

خاتمه استصحاب(شرايط جريان استصحاب)
جلسه 22 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

مرحوم آخوند ضابطه در بحث را موضوع عرف قرار دادند؛ مرحوم محقق اصفهان در توضیح یا در تحقیق این کلام که چه
دلیل بر اعتبار عرف داریم ایشان فرمودند، همان طور که برای اصل حجیت ظاهر کلام شارع از این راه وارد مشویم که

کلمات شارع مقدس در مقام تفهیم به مخاطب هست لذا شارع کأحدٍ من العرف است، بنابر این ظاهر کلام شارع حجیت دارد
اینجا هم چنین است.

است یعن باشد، صدق نقض، حقیق و یا عرف یا دلیل اگر معیارِ موضوع، عقل ‐ حقیق در ادامه گفتند اگر ظاهر مصادیق
اگر «ما لا تنقض» را بر هر ی از این سه معیار حمل کنیم، عنوان حقیق دارد ‐ داشته باشد ملاک در تعیین این مصداق؛
عرف است. نتیجه اینه مرحوم اصفهان حجیت عرف را در مصداق مطرح م کنند به این بیان که اگر عرف گفت موضوع

باق است و ما مخالفت کردیم نقض است ول اگر مخالفت نردیم ابقاء است.

ادامه کلام مرحوم اصفهان

قبلا بحث با عنوان اینه تعیین مصداق با عقل است یا نه مطرح شد. مرحوم آخوند و اصفهان در آنجا گفتند تشخیص مفاهیم با
عرف است مثلا بوید ماء، دم و... چیست؟! اما انطباق عنوان بر مصداق خارج را امری قهری عقل مدانستند. به این بیان
که انطباق در خارج را چه عرف قبول بند یا نند قهری است و عرف در آن نمتواند دخالت کند. ول در مانحن فیه  مرحوم

اصفهان مگوید عرف در مصادیق حقیقیهی مختلفه که باید از آن مصداق اخذ شود، عرف مرجع است.

مثلا اگر دو نفر در موردی بویند عهد کن ساعت 10 در فلان مان حاضر باش ول متعهد، ساعت 10 و ی ثانیه حاضر شد.
هر چند در این مورد عقل م گوید عهد را نقض کرده ول عرف مگوید اینجا نقض عهد نشده. در مانحن فیه هم شارع کاحد

من العرف است و وقت م گوید لاتنقض یعن عدم نقض نزد عرف نه عدم نقض نزد عقل لذا مرحوم اصفهان مگویند تعیین
مصداق در این موارد با عرف است.

نته مهم این است که مرحوم اصفهان مگویند تسامح در مفهوم نقض یا تطابق آن وجود ندارد بله عرف در ناحیه موضوع
تسامح کرده و چنین حم را صادر م کند. مثلا عرف برخلاف عقل مگوید مای که تغیرش را از دست داده با مای که متغیر
است مسامحةً ی است به این بیان که عرف با رجوع به ارتازات که دارد، نجاست را، عارض بر ذات ماء مداند نه عارض بر

ماء و تغیر لذا تغیر و عدم تغیر را مقوم نمداند. در نتیجه اگر حم نجاست را در مورد این ماء باق دانستیم بقاء حقیق و اگر

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1920
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


حم نجاست نقض شده دانستیم، نقض حقیق است.

و آشتیان اختلاف بین مرحوم اصفهان

مرحوم آشتیان مگویند مرحوم شیخ و من تبع شیخ در مورد عقل مگویند، عقل چون موضوع در زمان ش و یقین را دو
چیز مبیند لذا نمتواند ملاک باشد. ول عرف بر مبنای تسامحات که دارد مگوید این موضوع در زمان ش با موضوع در

زمان یقین ی است؛ در نتیجه ملاک را «موضوع عرف تسامح» مدانند.

شاید کس بوید، چرا شما در موضوع تسامح مپذیرید ول وقت بقاء و نقض مخواهد بر موضوع بار شود، مگویید تسامح
وجود ندارد. به بیان دیر مستشل م گوید عقلا امان ندارد در صدق بقاء و نقض مسامحه نباشد ول در موضوع مسامحه

واقع شود. مرحوم آشتیان م گویند، تسامح در اینجا از قبیل «قضیهی حقیقت ادعایهی ساک[1]» است به این بیان که چطور
اختلاف در مبن و مبن علیه را در آنجا درست کردیم اینجا هم همین کار را انجام مدهیم.

بیان مرحوم اصفهان(قده) هر چند در اصل پذیرش مسامحه در موضوع و عدم پذیرش آن در مسئله‌ی نقض و بقاء مانند مرحوم
آشتیان است ول در اثناء فرمایش خود بدون هیچ توضیح، در رد بر آشتیان مفرمایند ما نحن فیه ربط به حقیقت ادعاییه

ندارد.
 

اشال حضرت استاد به مبنای «ارتاز»

عرف یعن کنند. عرف مسامح دانند بحث تسامح را مطرح مم که ملاک را موضوع عرف و اصفهان مرحوم شیخ، آشتیان
که بدون ملاک حرف بزند مثلا مگوئیم این گندم ده گرم کمتر از ی کیلو است. عرف مگوید من مسامحةً این را ی کیلو
مدانم. اگر از عرف سؤال کنیم شما مسامحه مکن مگوید بله و معلوم است که در تسامحات عرفیه، عرف به تسامح خود

توجه دارد. در مقابل عبارت آخوند ظاهر در این است که ایشان مسئله‌ی ارتاز عرف یا قرینه مناسب حم و موضوع را مطرح
م و موضوع وجود ندارد ولاز و مناسبت حکرده‌اند. فرق مهم دو مبنا در این است که در تسامحات عرفیه میدان برای ارت

برای ما قطع نیست که خود آخوند به این معنا توجه داشتند یا نه؟!

اشال حضرت استاد به مبنای «تسامح»

مطلب دیر این است که اشال «لا اعتبار بالتسامحات العرفیه» متوجه آشتیان و اصفهان هست؛ به این بیان که شما در این
بحث مجبور به پذیرش تسامح عرف شده‌اید؛ سوال این است که چه دلیل بر اعتبار این تسامح داریم؟! مثلا در بحث اصل مثبت

و مسئلهی خفای واسطه گفتیم، عرف تسامحا – ولو مرحوم امام قائل بودند عرف دقّ مراد است ‐ واسطهی خف را کالعدم
مداند. اشال این است که به چه دلیل این تسامح اعتبار دارد؟

مرحوم اصفهان در توضیح یا تحقیق که نسبت به کلام آخوند داشتند گفتند، چون حجیت اصل ظواهر به ملاک عرف است، در
مورد مصادیق نقض نیز باید سراغ عرف رفت. به نظر ما بحث و اشال ی مرحله قبل از این کلام واقع مشود. ابتدا باید گفت

ابتلا به مسامحه در استصحاب به استصحاب بر مگردد که فقهاء بر آن اجماع دارند. در مسئلهی کریت مگویند اگر آب به
اندازهی کر باشد و ما مقداری از آن –ی یا دو قاشق‐ را برداریم، باز هم عرف مسامحتا مگوید این آب کر است.



در مانحن فیه بحث در تسامح موضوع خارج نیست. بحث در این است که آیا عنوان الماء با عنوان الماء المتغیر ی است یا
نه؟! شما مگوئید عرف مسامحةً آب غیر متغیر را همان آب متغیر مداند. سوال این است، به چه دلیل بیائیم نظر عرف را

بپذیریم؟ باز بعبارة اُخری درست است طبق فرمایش امام فرق موضوع عرف با موضوع دلیل این است که موضوع دلیل روی
مفاهیم کلیه و موضوع عرف روی موضوعات خارجیه شخصیه رفته؛ ول شما که در موضوع خارج ارتاز یا مناسبت حم و

موضوع را معیار قرار مدهید، در مسئله عنوان هم متوانید این را پیاده کنید؟

ظاهر عبارت بزرگان در این بحث نشان مدهد ی عبیسهای در اینجا وجود دارد. مثلا مرحوم نائین مگوید ش ما، ش در
صدق نقض و بقاء است نه ش در مصداق است تا بوئیم عرف حق دخالت دارد. در ما نحن فیه ما وقت مگوئیم آب تغیرش

را از دست داد ش ما در صدق نقض و بقاء است نه ش در مصداق که عرف دخالت کند.

به نظر ما قبل از اینه طبق فرمایش مرحوم اصفهان و نائین بوییم مصداق حقیق نقض، همان مصداق عرف است و بحث
را روی دلیل بیاوریم لازم است به ی مرحله قبل رفته و بوییم ما دلیل داریم به نام الماء المتغیر نجس. شما قبل از اینه پای

دلیل استصحاب را به میدان بیاورید باید تلیف این دلیل را روشن کنید بوئید الموضوع المعتبر ف هذا الدلیل هو الموضوع
.العرف

به بیان دیر ما در دلیل استصحاب «لا تنقض الیقین بالش» داریم. در رسائل و کفایه مگویند، «لا تنقض» القاء به عرف شده
یعن باید ببینیم عرف کجا مگوید نقض است و کجا نقض نیست؟! مثلا عرف در مایع کر خارج مگوید اگر دو قاشق

چایخوری از آن برداشتیم و باز گفتیم حم مطهریت را دارد، این ابقاء است و اگر گفتیم ندارد نقض است. ول بحث ما در این
ران مه ظاهر دلیل دلالت دارد، موضوع «الماء المتغیر» است؟ مرحوم آخوند و دیکما این «است در «الماء المتغیر نجس-
گویند نجاست با ذات ماء ارتباط دارد به عرف ربط ندارد؟ عرف این مناسبت را از کجا م فهمد؟ این ارتاز را از کجا آورد؟

شارع مفرماید الماء نجس إذا تغیر، یا الماء المتغیر نجس، ما باشیم و ظاهر دلیل مگوئیم ماء متغیر نجس است.

 عرض مکنم بوئیم آنجای که مگوید اللب نجس، ظاهرِ دلیل، صورت کلبیت است. با مراجعه به عرف، عرف مگوید ذات
کلبیت با نجاست تناسب دارد. بحث این است که به چه دلیل نظر عرف در اینجا معتبر است؟ شما با لا تنقض و مسئلهی صدق
و عدم صدق نقض مخواهید برای ما موضوع درست کنید؟ در حالیه از اول به ما یاد دادید حم موضوع درست کن نیست!

شما اول باید موضوع را برای ما منقح کنید و بعد ببینید که این موضوع ابقاءش به چیست؟ این موضوع نقضش به چیست؟
شما با عنوان نقض و بقاء دارید برای ما موضوع درست مکنید.

اشال دیر حضرت استاد به مبنای «ارتاز»

اشال دیر ما این است که مرحوم آخوند یا اصفهان دو وجه برای عرف تصور م کنند. مثلا مرحوم آخوند مگوید عرف دو
ناه دارد.

الف‐ ناه به عنوان اینه اهل محاوره  و مرجع ف تشخیص المفاهیم.
ب‐ به عنوان اینه خودش ارتازات دارد، خودش قرینهی مناسبت حم و موضوع دارد، به این ناه مشود مرجع للتعیین

الموضوعات.

اولا ما این تفصیل را قبول نداریم چون عرف ی نظر بیشتر ندارد. البته مراد از عرف در اینجا، سیرهی عقلا نیست. اگر مراد
سیرهی عقلا باشد بحث روی ارتازات عقلای مرود، بعد هم مرویم روی اینه این ارتاز عقلای آیا امضا شده یا نشده،

مخالفت شده یا نشده؟



ما مرر فرق بین عرف و سیره عقلا را گفتیم. عرف امضاء شارع را نمخواهد برخلاف سیره عقلاء. در تعیین مفاهیم الفاظ که
مرجع عرف است مثلا وقت مگوئید در فتیمموا سعیداً طیبا بوئید مفهوم عرف سعید تراب خالص است نیاز به امضاء شارع

ندارد.

ازاتاست که نیاز به امضای شارع دارد و اگر مراد ارت ازات عقلاییا ارت ،ازات عرفگویند ارتمراد مرحوم آخوند که م
غیر از ارتازات عقلای است، به درد نمخورد. به نظر ما باید سراغ دلیل استصحاب برویم. استصحاب مگوید نقض نن،

یعن حق نداریم عقلا، باید بوئیم صدق عرف نند، مشل اینجا نیست، مشل در الماء المتغیر نجس است، به چه دلیل موضوع
دلیل را برداریم و به جایش موضوع عرف بذاریم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ در بحث مجاز و حقیقت، ساک در مقابل مشهور مگوید اول مآئیم رجل شجاع را ادعاء مصداق برای حیوان مفترس
قرار مدهیم و بعد کلمهی اسد را در خود حیوان مفترس استعمال مکنیم که مشود استعمال ف ما وضع له.


