
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » عام و خاص »

در تاریخ ۱۶ اردیبهشت ۱۳۸۵

عام و خاص
جلسه 51 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

استدراک در کلام مرحوم آخوند

عرض کرديم مرحوم آخوند در دوران بين تخصيص و نسخ مجموعاً پنج صورت عنوان مفرمايند که چهار صورت آنها معلوم
التاريخ و ي صورت مجهول التاريخ است؛ به برخ از اين صور اشاره و عرض کرديم: در ميان آنها ي صورت که خاص
بعد از وقت عمل به عام وارد شده باشد، مثلا اول عام آمده «أکرم العلماء يوم الجمعة» و بعد، در روز شنبه خاص بيان شده

«إ زيدا يا  لاترم زيدا العالم»، مرحوم آخوند در اين مورد قائل به نسخ شده و م فرمايند: بايد بوييم اين خاص ناسخ است
و بعد به تبع مرحوم شيخ اعظم شيخ انصاري أعل اله مقامه الشريف استدراک مکنند که اگر بوييم عام براي بيان حم
واقع صادر شده است، خاص عنوان ناسخ دارد؛ اما اگر در مقام بيان حم واقع نباشد، خاص مخصص است و ناسخ

نيست.

اشال صورت سوم

علت آن که مرحوم آخوند و مرحوم شيخ متعرض اين استدراک م شوند، وجود ي اشال مهم است، مبن بر آن که در
شريعت ما عمومات در قرآن کريم وارد شده است و در روايات ائمه معصومين تا آخرين امام مخصصات براي آنها ذکر شده و

يا عام در کلام پيامبر اکرم صلواتالهعليه وارد شده است که مخصص آن در کلام امام صادق و امام باقر عليهما السلام
وارد شده است؛ و يا مثلا عام در کلام أحد الائمه(ع) وارد شده است که خاص آن مثلا در کلام امام عسري عليه السلام ذکر

شده است. مشل اين است که عمومات قرآن از زمان که نازل شد، وقت عمل به آن نيز شروع شده است؛ نيامده است که
«أوفوا بالعقود بعد از زمان غيبت صغرا»، اما خاص آن در روايات وارد شده است؛ پس، ظاهر قضيه اين است که خاص بعد

از وقت عمل به عام وارد شده است.

که خاص بعد از وقت عمل به عام آمده، ناسخ قرآن است؟ التزام به اين خيل توان ملتزم شد تمام موارد اين چنينحال، آيا م
مشل است؛ ي جهت اشال از اين جهت است که ناسخ وح نيز بايد در بين خود وح باشد؛ و اين که بوييم ناسخ وح در
امکنيم که پيامبر احکه ما اماميه به آن اعتقاد داريم و افتخار م باشد؛ البته روي مبنايل مکلمات ائمه است، مقداري مش

را به وديعه گذاشته بود که بعداً در کلمات اولياء و اوصياي خودش بيان شود؛ يعن آنچه که مثلا امام صادق(ع) بيان م کند،
کلام النب است؛ حت در روايات، گاه امام صادق(ع) بيان م کند: قال رسول اله با اينه پيامبر را نديدهاند. البته اينجا نات

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/62
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


خيل جالب و مهم در روايات وجود دارد که اصلا اتصال سندي روايات ما قابل مقايسه با اتصال سندي روايات اهل سنت
نيست، آنها بيش از دويست سال يا کمتر منع تدوين حديث داشتند و بعد از آن نيز به همه گفتند هر کس هر چيزي که يادش

است بيايد آن را بيان کند؛ اما ائمه ما عليهم السلام خودشان فرمودند هرچه که ما م گوييم از پدرمان شنيدهايم و او از جدّمان
شنيده تا آن که سلسله سند به خود پيامبر اکرم م رسد.

از اين رو، اگر ما مسأله عصمت ائمهمان ــ که به آن محم معتقديم ــ را نيز اصلا مطرح ننيم، به اهل سنت م گوييم که آن
بزرگان به عنوان ي عادل که در نزد شما بودند و کس در عدالت آنان ترديدي ندارد، اين بزرگان م گويند هرچه که ما

شنيدهايم از پدرمان است و همين طور تا آن که به اميرالمؤمنين مرسد و اميرالمؤمنين(ع) نيز م فرمايد: من هرچه شنيدهام از
پيامبر شنيدهام. پس، سلسله و اتصال سندي در روايات ما بسيار محم است. مطالب و مباحث جالب و مهم ديري نيز در اين

زمينه وجود دارد که آقايان خودشان ملاحظه کنند. بنابراين، اگر بخواهيم بوييم مخصصات که در کلمات ائمه(ع) وارد شدهاند،
ناسخ آيات قرآن مباشند؛ اين اشال بر مبناي اهل سنت وارد مشود که بعد از پيامبر وح منقطع شده است.

اما اشال مهم که ناسخ بودن اين روايات دارد، کثرتش است. اگر بخواهيم بوييم مخصص عمومات قرآن در کلام امامان
بعد از پيامبر آمده است، و آنها را ناسخ قرآن قرار دهيم، شايد هزار تا نسخ پيدا کنيم؛ از سوي دير، وجداناً قطع داريم که در

شريعت اين مقدار نسخ نداريم؛ شريعت که م خواهد شريعت خالده و دائمه باشد، تا اين اندازه در آن نسخ وجود ندارد. و اگر
بخواهيم بوييم مخصص است، تأخير بيان از وقت حاجت لازم م آيد که قبيح است. پس، با اين اشال چه بايد کرد؟

جواب مرحوم شيخ انصاري به اشال

مرحوم شيخ اعظم انصاري به اين اشال تفتّن پيدا کردهاند و جوابهاي ذکر مکنند که در ميان آنها احسن الوجوه اين جواب
است؛ ــ (مرحوم آخوند نيز در «کفايه» از مرحوم شيخ تبعيت کردهاند.) ــ مرحوم شيخ بيان مکند اگر خاص بعد از وقت عمل

به عام وارد شده باشد،  ناسخ است؛ مر آن که مولا در عام که صادر شده است، در مقام بيان حم واقع نباشد؛ يعن اگر
در مقام بيان حم ظاهري است، مگوئيم خاص نسبت به آن حم ظاهري ناسخ است؛ اما نسبت به حم واقع مخصص

است. مرحوم آخوند نيز در «کفايه» همين مطلب را بيان مکنند.

مقصود از حم ظاهري و واقع در کلام مرحوم شيخ و آخوند

مشل اين است که مقصود شيخ و آخوند از «حم واقع و ظاهري» چيست. هنام که به کتب مراجعه کنيد، به نظر م رسد
اکثريت علما بيان را براي اين عبارت مطرح کردهاند، که در کلمات مرحوم نائين نيز آمده است؛ ي بيان و تفسير دوم براي
اين عبارت در کلمات مرحوم اصفهان در حاشيه کفايه نيز ذکر شده است، اما اين قدر مشترک بين هر دو بيان وجود دارد که
مقصود از «حم واقع و ظاهري» در اينجا، حم واقع و ظاهري اصطلاح نيست. حم واقع اصطلاح اين است که «لم
يؤخذ ف موضوعه الش»، حم واقع اصطلاح آن حم است که در موضوعش ش اخذ نشده است و علم و جهل، در

آن دخالت ندارد.

حال، اگر گفتيم که ي حليت در مورد مشوک جعل شده است ، «الشء المشوک حلال» ، حم ظاهري خواهد بود که در
موضوع آن ش اخذ شده است. مسلماً مقصود مرحوم شيخ و مرحوم آخوند اين نيست. پس، مقصود چيست؟. اکثريت اين
طور معنا کردهاند که مقصود از حم واقع در مقابل حم ظاهري در اينجا اين است که مولا حم را که جعل م کند، تمام



قيود، حدود و خصوصياتش را نيز بيان کند؛ در مقابل، گاه مولا حم را ضرباً للقاعدة والقانون جعل م کند، م گويد حالا
در شريعت من، اين قانون را به نحو کل داشته باشيد و خصوصياتش را نيز بعداً بيان م کنم؛ اين مشود حم ظاهري. فائده
جعل حم به صورت قانون و قاعده کل اين است که اگر در موردي ش پيدا شود، متوان به آن قانون و عموم رجوع کرد.

مولا مگويد «أوفوا بالعقود» را به عنوان قانون و قاعده انشاء مکنم و خصوصيات آن بعداً ذکر خواهد شد. حال، مرحوم
شيخ و مرحوم آخوند مفرمايند: اگر عمومات قرآن از نوع اول باشد، يعن مولا عام را بيان م کند با همه خصوصياتش، در
اين صورت اگر بعد از وقت عمل به عام خاص ذکر شود، لامحاله بايد آن خاص را مخصص قرار دهيم؛ اما اگر از نوع دوم

باشد که عمومات کتاب و سنت پيامبر به عنوان انشاء و جعلالقانون هستند، هنام که خاص در کلمات امام باقر و امام
صادق عليهماالسلام بيان م شود، زمان است که امد آن قانون ظاهري تمام مشود؛ يعن اين خاص نسبت به آن حم

ظاهري م شود ناسخ. وقت که امد(مدت زمان) قانون تمام شود، به آن نسخ مگويند که انتهاي حم است.

مولا ي بر آن که تمام عمومات کتاب و سنت از نوع دوم است؛ يعن کنند، مبنهم ذکر م ادعاي مرحوم آخوند سپس ي
عام را به عنوان ضرباً للقانون انشاء کرده است و بعد هم خاص را آورده است که نسبت به اين حم ظاهري عنوان ناسخ را
دارد. به اين صورت که تاکنون مصلحت در اين بوده که عام به نحو قانون باق بماند، اما الآن که خاص آمد، آن حم ظاهري

از بين مرود و مشود منسوخ.

اگر عبارت «کفايه» را ببينيد، متوجه مشويد که اين توضيحات در آن جود ندارد؛ عبارت اين است: «وإن کان بعد حضوره
يعن وإن کان الخاص بعد حضور وقت العمل بالعام کان ناسخاً لا مخصصا ً لئّ يلزم تأخير البيان عن وقت الحاجة، تأخير

بيان از وقت حاجت لازم نيايد، فيما اذا کان العام وارداً لبيان الحم الواقع، در موردي که عام به عنوان حم واقع وارد
شده باشد؛ والا يعن اگر به عنوان حم واقع وارد نشده باشد و بله به عنوان حم ظاهري(قانون) باشد، لان الخاص أيضاً
مخصصاً له کما هو الحال ف غالب العمومات والخصوصات ف الآيات والروايات، غالب آيات و روايات ــ که عرض کرديم

ايشان اينگونه قائل هستند ــ از همين نوع دوم هستند. امشب کلام مرحوم اصفهان در حاشيه را ببينيد، به نظر من م رسد
ايشان م خواهد بيان ديري ذکر کند؛ حت شروح «کفايه» را نيز مطالعه بفرمائيد که چه مقدار اينجا توضيح داده شده است؛

تا فردا؛ إنشاءاله. والسلام.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1

