
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » عام و خاص »

در تاریخ ۱۲ اردیبهشت ۱۳۸۵

عام و خاص
جلسه 49 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ادامه ادله نافين تخصيص قرآن به خبر واحد

دليل اول نافين را عرض کرديم؛ علاوه بر توضيح و استدلال که عرض شد، شاهدي که وجود دارد اين است که با خبر واحد
متوانيم خبر متواتر را تخصيص بزنيم، در حال که خبر متواتر عنوان قطع الصدور دارد. پس، قطعيت صدور نم تواند مانع

از تخصيص باشد.

دليل دوم

نافين مگويند دليل حجيت خبر واحد اجماع است که ي دليل لب است، و در ادله لبيه بايد به قدر متيقن اخذ شود. در ما نحن
فيه قدر متيقن خبر واحدي است که مخالف با قرآن و مخصص و مقيد نباشد.

اشال دليل دوم

جواب از اين دليل آن است که اولا دليل حجيت خبر واحد منحصر به اجماع نيست و ادله ديري نيز مانند سيره عقلائيه وجود
دارد؛ و اين بحث بايد در بحث ادله حجيت خبر واحد مطرح شود که در آنجا دليل را هم از قرآن، هم از روايات و هم اجماع ذکر
م کنند. در مورد اجماع نيز برخ فرموده اند اجماع اصطلاح بر حجيت خبر واحد نداريم؛ براي اين که جماعت از فقها مثل
اجماع اصطلاح و ابن ادريس با اصل حجيت خبر واحد غير محفوف به قرينه مخالف هستند. پس، ي مرحوم سيد مرتض

در ما نحن فيه وجود ندارد؛ لذا گفتهاند بايد اجماع را که در کلمات به عنوان دليل حجيت خبر واحد آمده است، به اجماع
عمل برگردانيم و مقصود از اجماع عمل، سيره عقلائيه است.

حت اگر در بحث حجيت خبر واحد به سيره مسلمين هم استدلال شود، بايد آن را به سيره عقلائيه برگردانيم نه اين که بوييم
ي سيره متشرعيه بين مسلمين، مستقل از سيره عقلائيه وجود دارد؛ يعن اگر مسلمانان نيز به خبر واحد عادل عمل م کنند از
باب اين است که عقلا چنين رويهاي دارند. اگر به خبر واحد عمل نشود، اصلا نه سوق محقق مشود و نه اجتماع؛ همه چيز
بهم م خورد. بنابراين، در بحث حجيت خبر واحد، اجماع تعبدي يا سيره مسلمانان به صورت سيره متشرعه نداريم؛ و اگر هم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/62
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


چيزي وجود دارد، مقصود سيره عقلائيه است. در اين صورت، ما يقين داريم که عقلا در عمل به خبر واحد هيچ فرق قائل
نمشوند؛ چه خبر واحد مخصص يا مقيد قرآن باشد و چه نباشد.

دليل سوم

دليل سوم نافين که شايد عمده دليل آنها همين دليل سوم باشد، اين است که در خود روايات، روايات قطعالصدوري داريم که
دلالت مکنند اگر خبري را بر قرآن عرضه کرديد و مخالف با کتاب درآمد، آن خبر زخرف و باطل است؛ و يا در بعض از

روايات از قول امام(ع) و پيامبر نقل شده است که مفرمايند: اگر خبري مخالف کتاب باشد، ما آن را بيان نردهايم. اين مقدمه
را نيز ضميمه کنيم که در منطق گفتهاند نقيض موجبه کليه، سالبه جزئيه است؛ اگر در موردي با ي کل مخالفت شود، نقيض
اين موجبه کل، خاص (سالبه جزئ) است. پس بين اينها تخالف است؛ اين روايات هم که م گويد اگر ي حديث مخالف بود،

باطل و زخرف است. و فرض هم اين است که اين روايات قطع الصدور و محفوف به قرائن قطعيه است.

جواب دليل سوم

در جواب بايد گفت: ما چهار طائفه روايات داريم ـ ( اکثر اين روايات در جلد 18 «وسائل الشيعه» ابواب صفات قاض در
باب نهم ذکر شده است ـ. طائفه اول روايات است که بر وجوب عرضه خبر بر کتاب اله دلالت دارد. روايات که م گويد هر
خبري را که شنيديد، آن را بر قرآن عرضه کنيد، فإن وجد فيه شاهدٌ أو شاهدان عليه فيعمل به اگر در قرآن ي شاهد و يا دو

شاهد بر آن پيدا کرديد، به آن عمل کنيد والا فلا. پس، اگر روايت ديديم که خاص است و آيه قرآن عام، اينجا بايد روايت را کنار
گذاريم و به قرآن عمل کنيم. اين طائفه از روايات ي جواب روشن که دارد اين است که خود اين روايات معارض است با

خبر واحد من رأسه حجيت ندارد؛ نه تنها روايات تمام ادله اي که دلالت بر حجيت خبر واحد دارد. چرا که طبق اين طائفه اصلا
که مخصص است، بله اگر بر شاهدي از قرآن بر حديث پيدا نرديم، طبق اين روايات نبايد به آن عمل کنيم.

به عنوان مثال: اگر ي روايت شرط وضو يا تيمم را براي ما ذکر کرد و تخالف هم با قرآن ندارد ــ در قرآن راجع به اين موضوع
مثلا بحث نشده است ــ نبايد حجيت داشته باشد. لازمه استدلال به اين طائفه از اخبار آن است که هيچ خبري در هيچ موردي

حجيت نداشته باشد، در حال که با ادله حجيت خبر واحد که خود آن ادله براي فقيه قطع به حجيت خبر واحد ايجاد م کند،
براي ما قطع پيدا م شود که ظن حاصل از خبر واحد حجيت دارد. پس، جواب از اين طائفه اخبار اين است که اين طائفه

معارض با ادله حجيت خبر واحد است و فرض ما الآن در اين بحث بعد الفراق عن حجية الخبر الواحد است.

طائفه دوم : «ما دل عل الترجيح بتاب اله عند تعارض الخبرين» اگر دو خبر با هم تعارض کنند، خبري که موافق قرآن
باشد، رجحان دارد. بنابراين، آن خبري که موافق قرآن نباشد، اعتبار و حجيت ندارد. جواب از اين طائفه اين است که إنشاءاله
اگر عمري باق بود، در بحث تعادل و تراجيح بايد مطرح م کنيم که آيا موافقت با قرآن عنوان مرجح است، يا اين که حجت را
از لاحجت جدا م کند؟. استدلال به اين طائفه در صورت دوم درست است؛ يعن اگر گفتيم حديث موافق با قرآن باشد، حجت

است و اگر موافق نباشد، حجت نيست که در اين صورت، عنوان معيِن دارد نه مرجح؛ در حال که مشهور در آن بحث قائلند
موافقت با قرآن از مرجحات است؛ بدين معنا که همه اخبار ف نفسه حجتند هرچند موافق با کتاب نباشند، اما موافقت با کتاب

سبب ترجيح احد الاخبرين عل خبر الاخر م شود.

طائفه سوم : عبارت است از «الاخبار الدالّه عل عدم صدور الاخبار المخالفه أو غير الموافقه للقرآن »، روايات که مگويد



اگر خبري مخالف است و يا موافق قرآن نيست، اصلا از ما صادر نشده و زخرف يا باطل يضرب عل الجدار. طائفه چهارم را
توانيم در همين طائفه ثالثه داخل کنيم؛ چه آن که در طائفه رابعه دارد: اخبار مخالف با قرآن لايجوز العمل به ويجب رد نيز م

علمها إليهم. عمده طائفههاي اين اخبار همين طائفه سوم است که م گويد خبري که مخالف با قرآن است، از ما صادر نشده و
باطل است؛ لايجوز العمل به . جواب مهم که در اينجا داده شده، اين است که مقصود از اين مخالفت، مخالفت تباين است؛

يعن قرآن فرموده فلان عمل واجب است ول روايت بويد حرام است.

اما مخالفت به عموم و خصوص اشال ندارد؛ و اصلا عرف، عام و خاص را مخالف با يدير نم داند و لذا، در
قانونذاري، قانونذار اول ي عمومات را ذکر م کند و بعد، مخصصات آن را بيان مکند. اما شاهد بر اين که مقصود از

تخالف، تخالف تباين است، اين مباشد که در خود قرآن عام و خاص وارد شده است؛ آيهاي عام است و آيه دير آن را
تخصيص مزند؛ اگر اين مخالفت هم عرفاً مخالفت باشد، چرا قرآن در بيان اعجاز خودش م فرمايد: «لو کان من عند غير

» ؛ از اينجا معلوم مشود که اختلاف به عموم و خصوص، مخالفت محسوب نم شود. اله لوجدوا فيه اختلافاً کثيراً

جواب دوم که از اين طائفه داده مشود، اين است که مرحوم آخوند در «کفايه» م فرمايند: «مع قوة احتمال أن تون
المراد أنهم لايقولون بغير ما هو قول اله تبارک وتعال واقعاً وإن کان عل خلافه ظاهراً » مقصود ائمه ممن است اين باشد
که ما چيزي که مخالفت واقع با قول خدا دارد، نم گوييم؛ اما ممن است مخالفت ظاهري داشته باشد. عمده جواب همان

جواب اول است که همه بزرگان بيشتر روي آن اعتماد کردهاند.

دليل چهارم

 آخرين دليل نافين اين دليل است که م گويند: اگر تخصيص قرآن به خبر واحد جايز باشد، بايد نسخ قرآن به خبر واحد هم
جايز باشد. اگر شما بوييد قرآن را م توان با خبر واحدي که حجيت دارد، تخصيص زد، پس بايد بتوانيم ي از آيات قرآن را
تخصيص اصطلاح وجود ندارد؛ هر دو تخصيصند، منته نسخ کنيم؛ زيرا، بين نسخ و تخصيص فرق خبر واحد ظن با ي

تخصيص ف الافراد است ول نسخ، تخصيص ف الازمان است. نسخ تخصيص زمان است که م گويد فلان حم تا اين زمان
بوده، از اين به بعد دير نيست. اينجا مرحوم آخوند در «کفايه» فرمودهاند: فارق بين اين دو اجماع است. در مورد نسخ اجماع
داريم که نسخ القرآن بخبر الواحد لايجوز ؛ اما چنين اجماع در مورد تخصيص القرآن بخبر الواحد نداريم؛ و بله شايد عس

آن را داشته باشيم.

بيان مرحوم آقاي خوئ

 اينجا ي نته خوب در کلمات مرحوم آقاي خوئ در جلد پنجم «محاضرات» صفحه 314 وجود دارد؛ ايشان م فرمايند:
فرمايند: اين اجماع صغراي ي مقصود از اين اجماع ــ که نسخ قرآن به خبر واحد جايز نيست ــ اجماع تعبدي نيست؛ م

کبراي مسلم بين جميع العلماست چه عامه و چه خاصه، که اگر ي چيزي کثير الابتلاء بين مردم باشد، بايد بيان مشد؛ «لو
کان لبان» ؛ وحيث اين که اشتهاري ندارد، معلوم م شود که ما از اول چنين چيزي نداريم؛ نسخ نيز از اين قبيل است. اگر

نسخ قرآن به خبر واحد جايز بود، بايد بين عامه و خاصه مشهور مشد و همه آن را م گفتند؛ يعن به حدي که دير قابل انار
نباشد.

شود، مشهور فقها مکه به حجر اسماعيل رسيده م امدر باب طواف در حج، هن شبيه اين مطلب را در فقه زياد داريم؛ مثلا

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=82
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=82


گويند همان فاصله بايد باشد؛ منته همان فاصله را از ديوار بيت حساب م کنند؛ آن فاصله سيزده زراع و خورده اي است ده
زراعش ديوار بيت تا ديوار حجر است و بنابراين، ي فاصله خيل کم براي طائفين قرار م گيرد. در اينجا برخ از فقها

فرمودهاند اگر واقعاً طواف محدود م شود و فاصله اش کم م شود، بايد بيان م کردند؛ طواف که هر روز و هر ساعت مردم
با آن ارتباط دارند، بايد پيامبر و ائمه(ع) اين مطلب را فرموده باشند و اگر فرموده بودند، لبان و اشتهر . حال که چنين چيزي

نفرمودهاند کشف م کنيم که در حجر اسماعيل مطاف محدود نم شود.

مرحوم آقاي خوئ نيز م فرمايند: اين که م گوييم نسخ قرآن به خبر واحد اجماعاً جايز نيست؛ مقصود، اجماع تعبدي نيست.
اين اجماع صغري اين قاعده مسلمه است که «لو کان لبان». نتيجه اين شد که ما براي تخصيص قرآن به خبر واحد دليل

آورديم و همه ادله نافين را نيز رد کرديم؛ بنابراين، تخصيص قرآن به خبر واحدي که حجيت دارد جايز است. والسلام.


