
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » خاتمه استصحاب »

در تاریخ ۲۹ شهریور ۱۳۹۵

خاتمه استصحاب(شرايط جريان استصحاب)
جلسه 5 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

دفاع حضرت استاد از استدلال مرحوم شیخ

بحث در دلیل عقل بود که مرحوم شیخ انصاری بر لزوم بقاء موضوع آورده بودند. در جلسه قبل اشال از مرحوم آخوند،
آشتیان و آقای خوئ بیان شد. به نظر ما از این اشال مشود جواب داد و از مرحوم شیخ انصاری م توان دفاع کرد.

هر چند به نظر ما اجرای قواعد عقل در مسائل فقه که ی امر اعتباری است، درست نیست ‐مثلا مرر گفتیم «قانون
علیت»، «قانون شرطیت توین»، «جزئیت توین» و... هیچ کدام در اعتباریات و در فقه جریان ندارد‐ ول مسلما در اینجا

ی مطلب هست که بالأخره آیا این تعبد موضوع مخواهد یا نه؟

ی مثال ساده بوییم؛ ما مگوئیم وجوب ی امر اعتباری است اما وجوب که ی امر اعتباری است نیاز به ی متعلق دارد.
اگر کس بوید من وجوب را اعتبار کردهام، هیچ اعتباری واقع نمشود و غیر از تصور مفهوم وجوب چیز دیری نیست. اگر

بخواهید حم را اعتبار کنید باید متعلق داشته باشد مثلا وجوب چ؟ وجوب نماز، وجوب قیام، وجوب صدقه و ... امثال
اینها را لازم دارد و الا با قطع نظر از متعلق عقلاء عنوان حم را بر آن بار نمکنند. مگویند شما مفهوم وجوب را فقط تصور

کردید اما اگر بخواهید جعل حم کند، یعن مخواهید این حم را بر ذمهی ملف اعتبار کنید قطعاً نیاز به متعلق دارید.

در این جهت بحث مسئلهی توین مطرح است یعن شما در اعتبار نیاز به معتبِر دارد و نمتوانید بوئید ی حم جعل شد
بدون اینه جاعل داشته باشد. درست است که حم جعل و اعتباری است اما حم متوقف عل صدوره من جاعل و این توقف

توین است. در عبارات مرحوم شیخ در رسائل و ماسب عبارت «اعتبار، متوقف بر معتبِر است» را دیدید. اگر معتبِر و
اعتبارکننده نباشد اعتبار تویناً محقق نمشود. در نتیجه شیخ مفرماید بحث ما در این است که آیا در استصحاب که

مخواهیم آن حم را ابقاء کنیم بقاء الموضوع لازم است یا نه؟

شیخ مگوید اگر آمدید حم یا عرض را بدون موضوع و معروض جعل کردید، لازم مآید حم بدون متعلق یا عرض بدون
معروض. قطعاً شیخ مداند «عرض و معروض خارج و توین» وجود ندارد اما مگوید این حم یا به تعبیر دقیقتری این

ف ری باشد استصحاب نیست و داخلموضوع دی محمول اگر بخواهد بدون موضوع باشد محال است. چون اگر بخواهد ی
القیاس.

بنابراین به نظر ما استدلال مرحوم شیخ تمام است و این اشال بر ایشان وارد نیست و لذا این مطلب که مگویند رابطه حم و
متعلق به منزلة العلة و المعلول هست درست است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1920
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


در سایر موارد مگوئیم شرط عقلا یا باید مقارن و یا مقدم بر مشروط باشد. اما عیب ندارد شارع بوید ی چیزی که مؤخر
است شرط صحت قبل آن باشد چون امری اعتباری است.

اشال دیری از مرحوم آخوند بر مرحوم شیخ

در کلمات مرحوم آخوند علاوه بر اشال که دیروز گفتیم و امروز جواب دادیم؛ اشال دوم هم وجود دارد و آن اینه این دلیل
شیخ اخص از مدعاست. وجه اخصیت این است که آخوند مگوید جناب شیخ ما همیشه محمولمان از اعراض نیست مثل

قیام و عدالت و ... بله گاه اوقات محمول ما وجود است و وجود لیس بجوهرٍ و لا عرضٍ. این اشال در کتاب مصباح
الاصول ی مقداری پررنتر شده و به این بیان که گاه اوقات محمول ما ی امر اعتباری است مثل ملیت که از امور

اعتباریه است، گاه اوقات محمول ما ی امر عدم است.

جواب حضرت استاد به اشال

طبق بیان اول که در دفاع از شیخ گفتیم، این اشال هم وارد نیست. آنچه آخوند و آشتیان دارند، همهاش را از شیخ گرفتند.
برای مرحوم شیخ فرق نمکند، محمول عرض فلسف باشد و یا مطلق العرض یعن هر چه محمول قضیه است. سؤال مکنیم
محمول عقلا متوقف بر موضوع هست یا نه؟ برای اینه اگر نباشد که محمول نیست. اگر موضوع نباشد لیس هذا بمحمولٍ حالا

محمول بخواهد عرض فلسف باشد، از امور اعتباری باشد یا عدم، بوئیم زیدٌ لیس بقائم که نف ی عرض است.

اشال مرحوم نائین به مرحوم شیخ

اشال سوم هم در کلمات مرحوم نائین آمده؛ ایشان مگوید اینه استصحاب نیاز به بقاء موضوع دارد، از قضایای است که
قیاساتها معها. مرحوم آخوند هم در حاشیه رسائل همین تعبیر را دارد. نائین مگوید چه نیازی بود به این استدلال که شیخ
کرده و هذا تبعیدٌ للمسافة. شاید این اشال تا اندازهای وارد باشد بوئیم خیل ضرورت نداشت. ول این اشال، اشال به

استدلال و تخریب استدلال نیست.

کلام مرحوم آشتیان در بحث و اشال حضرت استاد به ایشان

آشتیان در خیل جاها از مرحوم شیخ دفاع مکند ول اینجا استدلال شیخ که رد مکند مگوید، ما در مایع که ش داریم
خمر است یا خل، اصالة الطهاره را جاری مکنیم در حال که موضوع برای ما مشوک است.

،گوئیم این مایع طاهرآوریم، مم عجیب است. ما اصالة الطهاره را برای این مایع خارج خیل این کلام از مرحوم آشتیان
نمگوییم این مایع من حیث إنه خل طاهر. مگوئیم هذا المایع الخارج طاهر و خود آن مایع خارج موضوعش است. مر

مشود قضیه ای بدون موضوع باشد؟

جمع بندی بحث دلیل عقل تا اینجا

این اشالات به استدلال مرحوم شیخ وارد نیست؛ این استدلال قویترین استدلال است به جهت اینه، ما وقت مگوئیم در
استصحاب بقاء الموضوع لازم است باید بوئیم عل جمیع المبان ‐ مبنای ما روایات، عقل یا بنای عقلا باشد‐ و بیان شد که



مثلا در بعض از این استدلالها به تعابیر واردهی در روایات تمس شده است. مستدل مگوید اگر موضوع، آن موضوع سابق
کند. اینها در صورتدر بقاء نم کند یا اگر موضوع آن موضوع سابق نباشد صدق شنم نباشد صدق نقض یقین به ش

است که دلیلمان را در استصحاب، فقط روایات قرار بدهیم، در حال که ما در این بحث باید به نحوی استدلال کنیم، که
استصحاب عل جمیع المبان را شامل شود و این مطلب قطعاً در نظر مرحوم شیخ بودهاست.

دورنمای بحث آینده

روز چهارشنبه اشال امام(رضوان اله تعال علیه) را بر مرحوم شیخ مطرح کنیم و بعد از اشال امام تقسیم شیخ را که در
رسائل مطرح کرده بیان م کنیم. ایشان مفرماید ما سه جور قضیه و سه جور موضوع داریم و در استصحابات حم ‐مراد
از حم یعن آنچه محمول قضیه است‐ کجا نیاز به استصحاب موضوع داریم و در کجا نیاز به استصحاب موضوع نداریم،

در کجا ش در موضوع مانعیت دارد و در کجا ش در موضوع مانعیت ندارد. برای ما معلوم نیست چرا مرحوم آخوند در
کفایه اصلا متعرض این تقسیم نشده.

اصل تقسیم این است که مرحوم شیخ مفرماید محمول و ش در محمول که ش در حم هم متوانیم به آن بوئیم «قد یون
مسبباً عن الش ف الموضوع و قد لا یون مسبباً عن الش ف الموضوع». در جای که مسبب نیست مثل زیدٌ عادل، ی زید

داریم و ی عدالت، ما الآن ش داریم در بقاء عدالت و ش در بقاء عدالت ما ربط ندارد به اینه آیا زید موجود است یا
موجود نیست؟ منشأ ش ما در عدالت این است که آیا از او فسق صادر شده یا نه؟ اگر با وجود ش در وجود زید، که آن هم

منشأ دیری دارد متوانیم استصحاب کنیم یا نه؟
این بحث مهم دارد و مرحوم شیخ عبارت در رسائل دارد که نائین ی جور تفسیر کرده و آخوند در حاشیه رسائل ی بیان

دیری دارد. ان شاء اله روز چهارشنبه عرض مکنیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


