
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » عام و خاص »

در تاریخ ۰۳ اردیبهشت ۱۳۸۵

عام و خاص
جلسه 42 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

تخصيص عام به وسيله خاص مفهوم

در اين که عام به وسيله دليل خاص منطوق تخصيص مخورد، ترديدي نيست؛ و امثلهاي که تا کنون مورد بحث واقع مشد،
تماماً از همين قبيل بود؛ مانند: «أکرم العلماء» و «لاترم الفساق من العلماء» ؛ و نتيجه گرفتيم خاص منطوق بر عام مقدم

است. بحث ديري را که مرحوم آخوند در اين فصل عنوان مکنند، اين است که آيا به وسيله خاص که از مفهوم کلام بدست
مآيد(خاص مفهوم)، نيز عام تخصيص مخورد؟ يا اين که فقط با خاص منطوق متوان عام را تخصيص زد؟ ايشان

مفرمايند: مفهوم بر دو نوع است: مفهوم موافق و مفهوم مخالف.

در باب مفاهيم عرض کرديم که فرق بين مفهوم و منطوق در اين است که در منطوق، موضوع منطوق در کلام مذکور است ول
در مفهوم، موضوع مذکور نيست و عبارت است از حم غير مذکور يا حم لغير مذکورٍ؛ بنا بر آن اختلاف که در اول بحث

مفاهيم ذکر شد. فرق ميان مفهوم موافق و مفهوم مخالف نيز در اين است که مفهوم مخالف در سلب و ايجاب با منطوق،
مخالف است؛ اما مفهوم موافق، در سلب و ايجاب با منطوق، موافق است. بنابراين، در اينجا بايد در دو مقام بحث کرد: 1) آيا

با مفهوم موافق متوان عام را تخصيص زد؟ 2) آيا با مفهوم مخالف متوان عام را تخصيص زد يا خير؟.

تخصيص عام به وسيله مفهوم موافق

مرحوم آخوند در مقام اول مفرمايند: مسأله اجماع است و اجماع علما بر اين است که با مفهوم موافق متوان عام را
ال اين مطلب: اولين مناقشهاي که وجود دارد، اين است که اجماع در مسائل فقهيه فرعيه راه دارد، ولتخصيص زد. اش

اجماع در مسائل اصول فايدهاي ندارد؛ به عنوان مثال، اجماع بر اين که امر به شء مقتض نه از ضد است، نمتواند براي
ما دليليت و اعتبار داشته باشد. همانگونه که در مسائل عقل و فلسف نمتوانيم به اجماع تمس کنيم، در مسائل اصوليه نيز

نمتوان. بنابراين، بايد به دنبال وجه اين اجماع و دليل تخصيص عام به وسيله مفهوم موافق باشيم.

دليل که متوان ذکر کرد، اين است که اگر در موردي فرض کنيم بين مفهوم موافق و عام تعارض وجود دارد، دو راه وجود
دارد: ي راه اين است که عام را به عموم خودش ناه داريم و از مفهوم رفع يد کنيم؛ و راه دوم اين است که مفهوم را ناه

داشته و در عام تصرف کنيم؛ بدين صورت که عام را به وسيله مفهوم تخصيص بزنيم. اينجا گويا ي بيان عقل وجود دارد که

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/62
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


در تمام موارد تعارض بين مفهوم موافق و عام، راه جز آنکه مفهوم را مخصص عام قرار دهيم و در عام تصرف کنيم، وجود
ندارد.

به عنوان مثال: دليل مگويد: «أکرم خدّام العلماء» ، در اينجا که مگويد خدام علما را اکرام کن، خادم مرتبه پايينتري از
عالم دارد، بنابراين، وقت خادمشان وجوب اکرام دارد به طريق اول و با مفهوم موافق، وجوب اکرام خود علما را مفهميم؛

حال، اگر دليل عام ديري بويد: «لاترم الفساق» ، اين دليل عام است و به عمومش مگويد اکرام فاسق اعم از اينکه عالم
باشد يا نباشد، حرام است. پس، «لاترم الفساق» به عموم دلالت دارد بر اينکه عالم را نبايد اکرام کرد و دليل «أکرم خدّام

العلماء» به مفهوم اولويت دلالت بر اکرام علما دارد؛ حال، مدّعا اين است که ي بيان عقل وجود دارد مبن بر آن که در اينجا
به وسيله مفهوم موافق عام را تخصيص بزنيم؛ و راه ديري جز اين نيست.

براي اينکه ي راه اين بود که عام را نه داريم و مفهوم را به طور کل القاء کنيم، که اين راه درست نيست؛ چون فرض اين
است که مفهوم اولويت و مفهوم موافق در اينجا ثابت است و وجه وجود ندارد که ي دليل را به رأسه از دليليت ساقط کنيم

که در اين صورت، منطوق نيز از بين مرود. به عبارت دير، تعبيري که در کلمات مرحوم نائين قدسسره وجود دارد اين
است که اگر بخواهيد مفهوم را رها کنيد بدون اينکه در منطوق تصرف شود، تفي لازم از ملزوم مشود؛ و حال آن که

مفهوم، لازم کلام منطوق است. اين نيز که بوييم خود منطوق طرف معارضه است، خلاف فرض است؛ فرض ما اين است که
مفهوم طرف معارضه است؛ لذا، هيچ راه نداريم جز اينکه در عموم عام تصرف کنيم و مفهوم را مخصص آن قرار دهيم.

خلاصه مطلب: تا اينجا دو نته را عرض کرديم که اولا: لا مجال لإدعاء الإجماع ف المسائل الأصولية؛ زيرا، پشتوانه مسائل
اصوليه مانند مسائل عقل و فلسف دليل است که بايد سراغ آن دليل رفت و خود اجماع بهدرد نمخورد. ثانياً: نته دوم که از

نته اول نتيجهگيري مشود، اين است که آن دليل واضح که علما به اعتماد آن دليل، مفهوم موافق را مخصص عام قرار
مدهند چيست؟ آن دليل عقل همين نتهاي بود که ما بيان کرديم مبن بر آنکه غير از تخصيص عقلا راه ديري در اينجا وجود

ندارد و تعين دارد که عام را تخصيص بزنيم.

منظور از مفهوم موافق

براي مفهوم موافق در بعض از کلمات بزرگان دو احتمال و در برخ دير از کلمات، پنج احتمال ذکر شده است. مرحوم امام
خمين در «مناهج الوصول» پنج احتمال را ذکر کردهاند که از ميان آنها دو احتمالش أقواي از بقيه احتمالات است. احتمال
اول : مقصود از مفهوم موافق القاء خصوصيت است؛ مانند: «رجل ش بين ثلاث والأربع» که همه فقها اينجا از رجل الغاء

خصوصيت مکنند و مگويند اين مسأله اختصاص به رجل ندارد و در زن نيز حم همين است.

اگر مفهوم موافق را به الغاي خصوصيت معنا کرديم، اين روايت که مگويد «رجل ش بين الثلاث والاربع» ، در ش بين
سه و چهار بايد بنا بر چهار گذاشته شود، عمومات را که در باب ش داريم(مثل: لا تنقض اليقين بالش)، تخصيص مزند.

اين ي احتمال، البته بعيد است که مقصود علما از مفهوم موافق الغاي خصوصيت باشد. احتمال دوم: مقصود از مفهوم
برخ نيم. مثلاوييم و ملزوم را اراده بس، لازم را بوييم و لازم را اراده کنيم يا بالعملزوم را ب موافق کنايه است؛ کنايه يعن
از فقها گفتهاند که آيه شريفه «لاتقل لهما أف» ـ به پدر و مادر اف نوييد ـ عنوان کنايه دارد؛ يعن خود اف گفتن حرام نيست و

«لاتقل لهما أف» کنايه از حرمت ضرب و ايذاء ابوين است.

اگر مسأله از باب کنايه باشد، در اين صورت، معناي کنائ مقصود جدّي متلم است نه آن چيزي که ذکر و تلفظ شده است.



اين هم احتمال دوم، در اينجا نيز ترديد نيست که اگر ي معناي کنائ در برابر عام باشد، معناي کنائ مخصص براي عام
قرار مگيرد و هيچ ترديدي در اين معنا وجود ندارد. احتمال سوم: مفهوم اولويت است؛ در مفهوم اولويت مآييم حم را از
ي مناط قطع، براي موردي که ذکر نشده استفاده مکنيم. به عنوان مثال، در همين آيه شريفه، «أف» ذکر شده است و از

ضرب و ايذاء سخن به ميان نيامده است، در اينجا  مآييم حم را در ضرب و ايذاء از راه ي مناط قطع به طريق اولويت
استفاده مکنيم.

 احتمال چهارم: اين است که مفهوم اولويت يعن همان مساوات؛ مثلا مولا فرموده است «الخمر حرام لأنّه مسر» ، ما از اين
مفهميم که هر چيز مسري حرام است؛ نبيذ هم اگر مسر باشد، حرام است. از راه دلالت مساوات و از راه علت منصوصه،

مفهوم موافقت را استفاده مکنيم. اين چهار احتمال، احتمال پنجم نيز وجود دارد که براي اطلاع از آن به کلام امام(ره)
مراجعه کنيد؛ و به نظر ما، آن احتمال به ي از احتمال سوم و چهارم که ذکر کرديم، برمگردد. عمدتاً در باب مفهوم موافق

ــ مخصوصاً در کلمات مرحوم نائين ــ ي به اولويت و ي هم به مساوات اشاره شده است. بعد از روشن شدن احتمالات در
مفهوم موافق، بحث را روي مفهوم موافق به معناي اولويت و مفهوم موافق به معناي مساوات متمرکزمکنيم.

و مرحوم خوئ کلام مرحوم نائين

مرحوم نائين اين دو را از هم تفي کردهاند، اما در حم و در نتيجه مفرمايد: حم هر دو ي است. مرحوم آقاي خوئ در
يوجود ندارد که شما اين دو را تف ال کردهاند که بنابراين، وجهمحاضرات» و حاشيه «أجود التقريرات» بر ايشان اش»
کنيد؟!. اما اين سؤال وجود دارد که آيا مفهوم موافق به معناي اولويت يا به معناي مساوات، متواند مخصص براي عام قرار

گيرد؟ اين ي مطلب، مطلب دوم که مرحوم نائين بيشتر روي اين مطلب تيه دارند، اين است که آيا متوان موردي را فرض
کرد که مفهوم موافق با عام تعارض داشته باشد، اما منطوقش تعارض نداشته باشد؟

ادعاي مرحوم نائين اين است که هر جا بين ي مفهوم موافق اولويت و ي عام تعارض بود، بالاخره اين تعارض بين
المنطوقين است؛ نه بين عام منطوق و مفهوم موافق اولويت. اين مدعاي مرحوم نائين است و برخ از بزرگان و از اعاظم

مثل امام رضوان اله عليه بر ايشان اشال دارند. که إنشاءاله کلام مرحوم نائين و اشالش را فردا عرض مکنيم. والسلام.


