
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » عام و خاص »

در تاریخ ۲۹ فروردین ۱۳۸۵

عام و خاص
جلسه 39 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

اشال کلام امام خمين(ره)

فرمايش امام رضوان اله عليه در بحث قضاياي حقيقيه را ملاحظه فرموديد؛ نتهاي که به عنوان تعليقه بر فرمايش امام وجود
دارد و در ذهن بعض از آقايان نيز اين اشال آمده بود، اين است که امام(ره) بالاخره در موردي که آيات قرآن مصدّر به ادات
نداست، مفرمايند: از راه قضاياي حقيقيه نمتوانيم وارد شويم و بله از راه تنزيل المعدوم منزلة الموجود وارد مشويم؛ اما
اين تنزيل هيچ ارتباط به قضيه حقيقيه ندارد. در کلام مرحوم نائين و ديران تنزيل المعدوم منزلة الموجود به عنوان مقومات

قضيه حقيقيه ذکر شده است، اما ايشان مفرمايند: نه، متلم بايد کسان را که در زمان خطاب حضور ندارند و معدومند، نازل
منزله موجود قرار دهد، اما اين تنزيل هيچ ارتباط به قضيه حقيقيه ندارد.

دو نته و اشال که هر دو فرمايش خود ابشان نيز بود، بر اين مطلبشان وارد مشود؛ ي نته اين است که واقعاً و وجداناً
هنام که متلم مگويد: «يا أيها الذين آمنوا» اگر از او سؤال کنيم که معدوم را نازل منزله موجود قرار مده؟ وجداناً

چنين چيزي در کار نيست؛ يعن: همانطور که در «له عل الناس حج البيت» متلم وجداناً تنزيل را نسبت به معدوم انجام
فرماييد معدوم چون چيزي نيست و ليس بشته دوم اينکه شما مدهد، در «يا أيها الذين آمنوا» نيز همينطور است. ننم
است، قابليت تنزيل هم ندارد، چطور شد که در آنجا اين قاعده عقل را پذيرفتيد اما در اينجا مفرماييد معدوم را نازل منزله

موجود قرار دهيم؟!. اين اشال بر فرمايش امام وارد است.

تحقيق مطلب

در تحقيق مطلب ي نته اين است که آيا امان دارد که متلم معدوم را نازل منزله موجود قرار دهد؟ ريشه اين مطلب
برمگردد به اينکه آيا ما دو نوع عدم داريم ي عدم مطلق و ي عدم مضاف؟، مشهور فلاسفه و اصوليين قبول دارند که دو

نوع عدم داريم: ي عدم مطلق است و مگويند: اينکه مگوييم «العدم ليس بشء» مربوط به عدم مطلق است که عدم محض
از وجود دارد و ي که حض عدم ر، عدم مضاف است؛ يعنکند. نوع ديبه آن تعلق پيدا نم ماست و هيچ اعتبار و ح

اعتبارات و حم براي آن  قرار داد؛ به عنوان مثال: بوييم براي عدم زيد فلان جريمه را قرار مدهيم. اين عدم مضاف است
که متواند محوم به حم شود و يا تحت ي اعتباري قرار بيرد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/62
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=62&a=9
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=62&a=9


البته مرحوم امام اين تقسيم را قبول ندارند، اما مشهور قبول دارند و ما نيز در جاي خودش گفتيم: اين تقسيم امر صحيح
است. نتيجه اين مبنا اين است که ما متوانيم ملّف معدوم را که ي سال، يا دو سال، يا صد سال و يا هزار سال بعد موجود
مشود، الآن نازل منزله موجود قرار دهيم؛ و تنزيل المعدوم منزلة الموجود امان دارد و چه بسا واقع نيز مشود. لن نتهاي
که وجود دارد اين است که آيا نيازي به فرمايش مرحوم نائين که براي قضاياي حقيقيه چنين معناي ــ (ملاک در قضيه حقيقيه
ثبوت حم لل فردٍ من أفراد الطبيعه است، و اين نمشود مر آن که تمام افراد تا روز قيامت را نازل منزله موجود قرار دهيم)
ــ ذکر کردند، مباشد يا نه؟ ما عرض کرديم از نظر عقل تنزيل المعدوم منزلة الموجود ممن است؛ منته مخواهيم ببينيم آيا

به اين تنزيل نيازي هم هست يا نه؟

در اين قسمت عرض مکنيم حق با امام رضوان اله عليه است که ما متوانيم ثبوت الحم لل فردٍ فردٍ را درست کنيم، اما
هيچ نيازي به تنزيل المعدوم منزلة الموجود نداشته باشيم. بيانش اين است که وقت مگوييم قضيه حقيقيه حم لل فردٍ است،

يعن هر فردي وقت موجود شد حم دارد؛ اولا به مرحوم نائين اين اشال  ــ غير از اشال عقل که امام(ره) ذکر کردند ــ وارد
است که الآن اگر حم بخواهد براي معدوم ثابت باشد، چه اثري بر آن مترتب است و چه نيازي است که در زمان نزول آيه

«وله عل الناس حج البيت...» بوييم حم وجوب حج همانطور که براي موجودين و مستطيعين در زمان آيه ثابت است،
الآن و بالفعل براي معدومين نيز ثابت است(حم براي معدومين انشائاً ثابت است؛ يعن الآن حم براي آنها ثابت است منته در

مرحله انشاء)؟

 به مرحوم نائين اين اشال هست که چه نيازي است به اين که بوييم معدوم که هنوز موجود نشده حم در مرتبه انشاء براي
او ثابت است؟ بله شارع در اين گونه قضايا، همان طريق عقلا را ط مکند؛ يعن هر کس در هر زمان که فردِ براي اين
طبيعت شد، حم آيه در آن زمان شاملش مشود. هنام که عقلا قانون را منويسند ــ مثلا منويسند هر کس که به 18
سال رسيد، به سن قانون رسيده است ــ اختصاص به کسان که در زمان تصويب اين قانون وجود دارند، ندارد؛ بله تا

زمان که اين قانون به هم نخورده است، هر کس که به اين سن مرسد، مشمول اين قانون مشود. همان زمان شاملش مشود
نه اين که بوييم قبلا به نحو انشائ اين حم شامل او بوده است. لذا، وقت دقت مکنيم، (چون بايد قضاياي حقيقيه را بوييم
شبيه قضاياي است که عقلا در مرحله قانونذاري دارند) عقلا هيچ وقت اين تنزيلات را انجام نمدهند و معدوم را نازل منزله

موجود قرار نمدهند؛ بله مگويند هر زمان که اين قضيه مصداق پيدا کرد، حم شامل آن مصداق هم مشود.
پس، از اين نظر حق با امام رضوان اله تعال عليه است که بايد قضيه حقيقيه را اين چنين تفسير کنيم.

نتيجه بحث تا اينجاي مطلب

تا اينجا نتيجه گرفتيم که اولا : اينکه امام(ره) فرمودند: «العدم ليس بشء» ، مربوط به عدم مطلق است و در عدم مضاف
جريان ندارد. ثانياً: اينکه مرحوم نائين فرمودند: در قضاياي حقيقيه معدوم را نازل منزله موجود قرار مدهيم، به نظر ما امان

اين تنزيل وجود دارد، اما نه نيازي به اين تنزيل است و نه در روش عقلا و قانونذار معمولا چنين تنزيل وجود دارد. ثالثاً:
عرض کرديم آن دو اشال که خود امام خمين بر مرحوم نائين وارد کردند(ي خلاف وجدان بودن و ديري العدم ليس

بشء)، بر خود ايشان در مسأله ندا که تنزيل را پذيرفتند وارد مشود.

مناقشه در فرمايش امام(ره)

مطلب چهارم اين است که لازمه فرمايش امام مشود که قضاياي مصدّر به «يا» خطاب و ندا، فقط در قضاياي خارجيه معنا

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


دارد. از مجموع فرمايشاتشان استفاده مشود که در قضاياي حقيقيه نمتوانيم از کاف خطاب و ياء ندا و... استفاده کنيم و هر
جا ديديم که در قضيهاي ادوات خطاب وجود دارد، آن قضيه، دير قضيه حقيقيه نيست. به همين جهت است که ايشان در «يا

أيها الذين آمنوا» راه ديري را ط مکنند. اين فرمايش امام(ره) نيز مخدوش و محل مناقشه است؛ به اين که منافات ندارد
بوييم کلام که مصدّر به «يا» ندا و خطاب است، قضيه حقيقيه باشد. در مثل «يا أيها الذين آمنوا» دليل نداريم بر اين که
فردٍ فرد من افراد المؤمن ال کل شود که اين قضيه منحصر در قضيه خارجيه باشد. يا أيها الذين آمنوا يعنيا» سبب م»

يوم القيامه . بنابراين، در اينجا هم بايد قضيه را به نحو قضيه حقيقيه مطرح کنيم. نتيجه اين مشود که اصل اشال در خطابات
شفاهيه از راه قضيه حقيقيه حل مشود؛ آن هم در هر دو نوع کلام، چه در کلام که «يا» ندا دارد و چه در کلام که «يا»

خطاب ندارد. و ما قضيه حقيقيه را به تبع امام، به همان معناي که امام تفسير فرمودند، تفسير م کنيم.

ذکر چند نته

1)  نتۀ مهم که هم در کلام امام، هم در کلام مرحوم آقاي بروجردي و هم در کلام مرحوم آقاي خوئ وجود دارد، اين است
که با ي بيان دير، بحث خطابات قرآن از بحث خطابات شفاهيه به طور کل جدا مشود. به اين صورت که مفرمايند: اگر

بوييم خداوند تبارک و تعال به لسان پيامبر به مردم خطاب کرده است، خطابات شفاهيه قرآن داخل در محل نزاع مشود؛ اما
اگر بوييم چنين نيست و خطاب به مردم به لسان پيامبر نبوده، بله در زمان که خداوند خطاب را آورده اصلا غير از پيامبر

در مجلس خطاب کس ديري نبوده است؛ در نتيجه، خطابات خداوند با خطابات معمول فرق مکند.

در اين صورت، دير معنا ندارد بوييم آيا اين خطاب فقط شامل موجودين در زمان خطاب است يا غائبين را هم شامل
خواستند خطابکه م امه عليه وآله است و ايشان نيز هنال وييم خطاب کننده پيامبر صلر، اگر بشود؟ به بيان ديم

بنند مردم را در مسجد جمع مکردند و خطاب را مفرمودند، «يا أيها الذين آمنوا اذا نودي للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا
که در مسجد نبودند و غائب بودند، يا آنهاي آيد که پس آنهايشود و اين مسأله پيش مه» ، داخل در محل نزاع مذکر ال إل

که معدوم بودند، آيا مشمول اين خطاب هستند؟

هر دو نتهاش مردود است؛ خطاب کننده پيامبر نيست و بله خداوند است، از اين رو، حت در آيات که مصدّر به «قل» است،
مثل: «قل لعبادي الذين أسرفوا عل أنفسهم» پيامبر حق نداشتند کلمه «قل» را ذکر ننند و بله بايد آن را نيز مآوردند. دوم بر

فرض که خطاب کننده، پيامبر باشد، در هيچ کجاي تاريخ نداريم که پيامبر وقت مخواستند «يا أيها الذين آمنوا أوفوا
بالعقود» را بخوانند، مردم را در مسجد جمع کرده باشند. گاه اوقات ي نفر و يا دو نفر در کنار ايشان بود که پس از نزول
گيريم خطاب کننده خداوند است و در زمان خطاب کسته، نتيجه مکردند. پس، با توجه به اين دو نآن را قرائت م وح

غير از پيامبر در مجلس تخاطب نبوده است. بنابراين، دير اين نزاع که بوييم آيا اين خطاب شامل موجودين مشود يا اعم از
موجودين و معدومين است، از اصل باطل مشود؛ و در مورد خطابات قرآن، لامجال براي اين نزاع.

2)  نته دوم اين است که سلّمنا خطاب هم بوده است، ول خطابات قرآن، خطابات شفاه نيست؛ خطابات قرآن خطابات
کتب است و بين خطاب شفاه و کتب چنين فرق وجود دارد که در خطاب شفاه بايد مجلس تخاطب باشد و مخاطب هم

توجه به خطاب داشته باشد؛ اما در خطاب کتب چنين شرط وجود ندارد. خطابات کتب ــ که معمولا در کتب قانون، خطابات
يوم القيامه. البته بحث خطاب کتب شود إل خواند، مخاطب به اين خطاب مکه اين مطلب را م هر کس است ــ يعن کتب

دير در کلام مرحوم آقاي خوئ نيامده است و فقط در کلام مرحوم امام و مرحوم آقاي بروجردي ذکر شده است.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=62&a=9
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=62&a=9
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=62&a=9
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=62&a=9
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=62&a=9
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=62&a=9
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=62&a=9
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=39&a=53
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


نظر استاد در مورد اين نات

نته دوم که ما بوييم مسأله خطاب در قرآن، خطاب کتب است، نته بسيار خوب است. بوييم دو نوع خطاب داريم: کتب و
شفاه؛ شما هم نزاعتان در خطابات شفاه است، در حال که خطابات قرآن، خطابات کتب است و شفاه نيست. اما در

مورد نته اول که فرمودند: اين خطابات خداوند مسموع احدي نبوده است، تعليقهاي که ما مخواهيم بر آن بزنيم اين است که
اگر بوييم مردم مخاطبين خطابات خداوند نيستند، لازمه فرمايش امام و مرحوم آقاي بروجردي و آقاي خوئ اين مشود که
آيات قرآن کلام است که بر پيامبر وح شده است و ايشان نيز بايد آنها را قرائت کند. اما آيات زيادي داريم مانند «إذ کنتم

اعداء» که پيامبر را نمگيرد و مخاطبشان پيامبر نيست و بله مخاطب آنها اعراب جاهل است، حال، اگر خطاب آيات قرآن به
مردم هم نباشد، که معنا ندارد؛ و يا مانند «ولو کنتم ف بروج مشيدة» که مسلم خطابش به مردم است؛ بنابراين، بايد بوييم
مخاطب خدا مردمند، منته به لسان پيامبر؛ از طريق پيامبر که عنوان واسطه در تبليغ بوده است، مردم مورد خطاب قرار

گرفتهاند. دو ثمره هم براي اين بحث ذکر شده که آنها را فردا عرض مکنيم و اين بحث تمام مشود. و السلام.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=103
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=103
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=4&a=78

