
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
قواعد فقه » قاعده الميسور »

در تاریخ ۰۳ تیر ۱۳۹۵

قاعده الميسور
جلسه 15 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

ملاحظه فرمودید که در این چهار احتمال که مجموعاً در کلمه «من» داده شده، این احتمال که بوئیم «من» زائده است کما
اینه مرحوم آقای خوئ(قدس سره) همین را اختیار کردند این از اشالات که در احتمالات دیر وجود دارد مبراست و این

احتمال به نظر ما ی احتمال زائده است. بودن و نبودن «من» در این فأتوا منه ما استطعتم نقش ندارد.  روایت را ما اینطور
معنا کنیم اگر گفتیم «من» زائده است روایت اینطور مشود که إذا امرتم بشء فأتوا منه ما استطعتم.

کلام مرحوم خوی در بحث

مرحوم آقای خوئ فرمودند اگر ما «من» را زائده قرار دادیم «مای» در ما استطعتم را مای مصدریهی زمانیه قرار مدهیم و
بعد روایت این مشود إذا امرتم بشء فأتوا منه حین استطاعتم و مفرمایند همان مطلب که دیران یعن اهل سنت[1] از این

روایت استفاده کردند ما هم از روایت استفاده کنیم که روایت در مقام بیان شرطیت استطاعت در تالیف است، إذا امرتم
بشء فأتوا یعن بیاورید حین استطاعتم، مادام که استطاعت دارید، مشروط به استطاعت.

ال حضرت استاد به کلام مرحوم خویاش

ول به نظر مرسد که چه ملازمهای دارد که اگر ما «من» را زائده گرفتیم بوئیم «ما» باید حتماً مصدریهی زمانیه باشد. اصل
در «ما» این است که باید موصوله باشد در دوران بین موصوله و مصدریهی زمانیه این مصدری زمان بودن نیاز به قرینه دارد.

این مطلب مرحوم خوئ که بوئیم اگر «من» زائده شد این «ما» هم حتماً باید مصدریهی زمان باشد حرف درست نیست، ما
معتقدیم «من» زائده است و «ما» هم موصوله است، بعد مشود إذا امرتم بشء فأتوا ما استطعتم به هر مقداری که

استطاعت داری. «من» زائده است، فأتوا آن شء را، چه مقداری از آن؟ به مقداری که بدل از او مشود. مشود بدل از آن
شء، فأتوا آن شء را به مقداری که استطاعت دارید. بعد اگر «ما» را موصوله گرفتیم و این طور معنا کردیم فأتوا ما استطعتم

یعن آن مقداری که استطاعت داری باز برای مدعای ما کاف است.

ادامه کلام مرحوم خوی و اشال حضرت استاد به ایشان

مرحوم آقای خوئ این روایت را مفرمایند فایدهای برای اثبات مدعا ندارد چون «من» را زائده مگیرند و «ما» را هم
مصدریه، از روایت استفاده مکنند شرطیت استطاعت برای تلیف را. ما عرض مکنیم «من» زائده است و «ما» هم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1915
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/45


موصوله است، روایت این است که إذا امرتم بشء فأتوا منه یعن فأتوه این من زائده است، او را بیاورید اگر ما امر کردیم
شما را به ی شیئ او را بیاورید، چه مقدار از او؟ ما استطعتم، هر مقداری که استطاعت دارید. این ما استطعتم در مرکب اگر

خود مرکب متعذر شد ما استطعتم مشود بقیة الاجزاء، در کل ما استطعتم یعن از آن افرادش هر مقداری متوانید بیاورید.

کلام مرحوم صاحب منتق و اشال حضرت استاد به ایشان

منته اینجا ی مطلب وجود دارد و آن اینه در مورد روایت اصلا بحث ترار مأمور به نیست و حت برخ از بزرگان فرمودند
این احتمال که ما بوئیم مراد ترار مأمور به است، ما استطعتم یعن هر مقداری مشود ترار کنید، گفتند این احتمال باطل

است، چرا؟ چون قبلش پیامبر در جواب سائل فرمودهاند ویح، این ویح یعن اصلا مجال برای ترار نیست. در حال که
ه ویح؟ نه اینکنسوال متوبیخ این است که چرا اصلا خواهیم عرض کنیم این است که این ویحکه ما م این جواب

برای نف ترار مأمور به باشد، ویح برای این است که تو چرا اصلا سؤال کردی؟ چه وجه دارد؟ لذا این مطلب که در کتاب
منتق آمده و بعد هم مگوید اعلام از این مطلب غفلت کردند، نه! این فرمایش صاحب منتق درست نیست ویح نه برای این

است که اصلا احتمال ترارش مأمور به نیست، نه این ویح برای اصل توبیخ این است که چرا سؤال مکن؟

امان توسعه در معنای روایت

لذا ما روایت را اینطور معنا مکنیم که این معنا هم شامل مرکب مشود، فأتوا ما استطعتم اگر مرکب متعذر شد ما استطعتم
بقیة الاجزاء است، کل ما استطعتمش چیست؟ آن ترار است و لذا ما باشیم و این روایت مگوئیم هر مأمور به ترارش

استحباب دارد یعن ما باشیم و این روایت، بوئیم ادلهی دیر مگوید وجوب حج ی بار است برای استحبابش چه دلیل داریم
در ترارش ی کس مگوید من چهل سفر حج انجام دادم و همه را هم برای خودم مستحب انجام مدهم، به چه دلیل

مشروعیت دارد؟ به همین روایت، این اشال ندارد که ما بوئیم در مقام این است که مأمور به در مواردی که کل است ترار
بشود، در صلاة و صوم و در همه چیز همینطور است.  در تمام موارد مأمور به و اوامر ترار استحباب دارد به همین دلیل که

الآن مطرح مکنیم.

کلام مرحوم نائین در بحث

اینجا غیر از اینه ما کلمهی من را تلیفش را روشن کردیم ی اشال در کلمات مرحوم محقق نائین(اعل اله مقامه
،ء را هم شامل مرکب بدانیم و هم شامل کلتوانیم کلمهی شفرماید ما نمم ال این است که نائینالشریف) هست و آن اش

چرا؟ مگوید لحاظ الل یباین لحاظ اللّ، اینها دو تا لحاظ متباین است، دیر بیان تباینش را ایشان در آنجا نرده، مگوید
اینها دو تا لحاظ متباین است و قابل جمع نیست، آن کل است و این کل است، آن مرکب است و این کل است، آن اجزاء دارد

بین کل و کل قدر جامع ء بتوانیم یگوید حالا اگر بر فرض ما در کلمهی شم کند نائینو این افراد دارد و بعد تنزل م
درست کنیم اما کلمهی من را چار کنیم؟ من قابلیت اینه ما برایش قدر جامع درست کنیم ندارد، من معنای حرف دارد و

معنای حرف نمتواند ی قدر جامع بین کل و کل باشد! این دو مطلب در فرمایشات مرحوم نائین(اعل اله مقامه الشریف)
است. این مطلب مرحوم نائین در جلد چهارم فوائد الاصول صفحه 254 آمده[2].

کلام مرحوم امام در بحث

امام(رحمةاله علیه) در کتاب انوار الهدایه که متعرض اشال دوم شدند که کلمهی من دلالت بر اعم از مرکب و کل ندارد، بعد



همان مطلب که خودشان، حالا مستقلا یا به تبع مرحوم اصفهان که فرمودند ما وقت مگوئیم من برای تبعیض است مراد این
است که دلالت بر بعضیت به حمل شایع صناع دارد، یعن من للاقتطاع است یعن مدخول من ی قطعهای است از متعلق
کل، حالا آن متعلق مرکب است، این مشود اجزاء، متعلق کل است مشود افراد، مآیند همان جواب را ذکر مکنند[3].

(ال به مرحوم نائیناش) کلام مرحوم بجنوردی

صاحب القواعد الفقهیه مرحوم آقای بجنوردی(قدس سره) که ایشان انصافاً هم قواعد فقهیهاش دقیق است و هم منته
الاصولش دقیق است و کتابهایشان واقعاً قابل استفاده است. ایشان از شاگردان خیل خوب مرحوم نائین هم بوده، این دو تا

مطلب مرحوم نائین را دیدم ایشان خوب مورد جواب قرار دادند، اما جواب از اشال اول، ایشان در جلد چهارم صفحه 138
مفرماید ما قدر جامع متوانیم درست کنیم، چرا؟ مگوید کلمهی شء از مفاهیم عامه است، شء یعن المشء وجوده چرا به
شء مگویند شء؟ از چه مادهای است؟ از ماده شاء است، شء یعن المشء وجوده و در نتیجه یعن چیزی که ارادهی وجود
او شده لذا کل ممن شء، خدای تبارک و تعال شء اما لا کسائر الاشیاء، آن شیئ که ما در ممنات مگوئیم المشء وجوده
در مورد خداوند تبارک و تعال اطلاقش معنا ندارد، استعمالش معنا ندارد کما اینه الموجود به معنای ما یراد وجوده در مورد

خداوند تبارک و تعال استعمالش غلط است، لذا ایشان به استاد خودش عرض مکند شء ی مفهوم عام دارد یعن المشء
وجوده، این شء که به این معناست هم شامل مرکب مشود و هم شامل کل مشود، این راجع به قسمت اول کلام مرحوم

نائین، جوابش هم متین است، کلمهی شء اعم است[4].

اما جواب از قسمت دوم که اگر بوئیم کلمهی شء در قدر جامع بین مرکب و کل هست اما کلمهی «من» را چار کنیم؟
«من» ظهور در همان کل و جزء دارد، خصوصاً اگر «من» را تبعیضیه گرفتیم که ایشان هم «من» را تبعیضیه قرار داده. در

یعن است، معنای حرف معنای حرف گویند اگر ما روی این مبنا بیائیم که در باب حروف این «من» دارای یجواب م
نسبت تبعیضیه بین فأتوا و شء، بین فعل و مفعول، بین فأتوا و شء نسبت تبعیضیه است، استعمل اللمة منه ف الربط و

النسبة التبعیضیه بین فعل فأتوا و بین کلمهی شء که مفعول برای فأتوا است بعد مثال مزنند که ملأت الوزه من النهر، اگر
گفتند این کوزه را از نهر پر کردم یعن «أنّ ما ملأ الوز بعض ماء النهر» بعض از آب نحر است و در ادامه مگویند اینطور

نیست که ما بوئیم لفظ منه درست به معنای اسم بعض استعمال مشود اگر گفتیم لفظ «منه» یعن همان حرف که ادبا
مزنند دیروز هم از ابن هشام نقل کردیم و گفتیم امام و ... قبول ندارند این را،وقت مگویند کلمه «من» به معنای تبعیضیه

است مگویند یسدّ مسدها کلمة بعض، ایشان هم این را مثل امام انار مکند، مگوید این نیست که وقت ما «من» را
تبعیضیه بیریم کلمهی «بعض» جای او بنشیند، اگر کلمهی «بعض» نشست آن وقت مگوئیم جزء بعض کل هست اما فرد

بعض کل نیست. ول اگر گفتیم النسبة التبعیضیة این ی مصداقش این است که بین این جزء و مرکب نسبت تبعیضیه است،
ی مصداق دومش این است که بین فرد و کل هم نسبت تبعیضیه است، در حقیقت ایشان مفرمایند «من» را اگر به خود

معنای «بعض» گرفتیم اشال نائین وارد است این دیر فقط ظهور در مرکب پیدا مکند، اگر «من» را به معنای حرف النسبة
التبعیضیه گرفتیم این اشال وارد نیست[5].

پس مرحوم امام و همچنین مرحوم اصفهان برای جواب از این قسمت دوم کلام نائین گفتند اصلا «من» به معنای «بعض» به
حمل اول نیست، به معنای «بعض» به حمل شایع است به این معنا که مدخول «من» مقتطع از متعلقش، متشعب عن متعلقه،
مدخول منه ی شعبهای از متعلقش هست و این را به حمل شایع صناع مگوئیم بل التشعب بعض و الاقتطاع بعض، مشود

به حمل شایع صناع. مرحوم بجنوردی از این راه وارد نمشود؛



کلام مرحوم صاحب منتق در اشال به مرحوم اصفهان و اشال حضرت استاد به ایشان

قبل از اینه کلام بجنوردی را توضیح بدهیم. صاحب منتق ـ به نظر ما ـ در تفسیر کلام مرحوم اصفهان ی اشتباه را کردند
و آن اینه وقت کلام اصفهان را ایشان نقل مکند مفرماید این کلام اصفهان خوب است اما در صورت که در لغت داشته

باشیم که «من» به معنای اقتطاع بیاید، در حال که چنین چیزی ثابت نیست[6].

هم مرحوم اصفهان و هم مرحوم امام نمخواهند بویند ما ی معنای غیر از آن پانزده معنای که ادبا برای «من» گفتند، به
معنای اقتطاع مآوریم تا شما بفرمایید این در کدام کتاب ادب آمده؟ نمخواهد این را بوید، نه مرحوم اصفهان و نه مرحوم

امام، مگویند «من» تبعیضیه است ول نه به عنوان اول خودش و نه به حمل اول، تبعیض که به حمل شایع است، تبعیض به
حمل شایع همان اقتطاع مشود، همان تشعب مشود، لذا این نته را هم اگر آقایان که کلمات منتق را دنبال مکنند دقت

کنند.

اشال مرحوم اصفهان و مرحوم امام به مرحوم نائین و اشال حضرت استاد به ایشان

پس از قسمت دوم کلام نائین، مرحوم اصفهان و مرحوم امام اینطور جواب مدهند که اگر ما بوئیم این «من» به معنای
بعض به حمل اول است که به حمل اول یعن جای کلمهی من را برداریم و بعض را بذاریم، اشال شما وارد است، ول ما

مگوئیم من به معنای تبعیض هست به قول اصفهان لیس بعنوانه بله به حمل شایع صناع، به حمل شایع صناع مشود
همان تشعب، مگوییم مدخول من ی شعبهای از آن متعلق من است.

این قسمت دوم کلام نائین ی جواب از کلمات این دو بزرگوار استفاده مشود که بیائیم اینطور بوئیم ... ما دیروز اصلا این
را قبول نردیم، اینه ما بوئیم این به حمل شایع صناع است، این خودش ی نوع اجتهادی در لغت مشود، وقت مگوییم

«من» به معنای «بعض» است، همان حرف ادبا درست است که أن یسدّ مسدها کلمة بعض، اصلا در هر جای هر چیزی به هر
گوئید الا به معنای حتشما در ادبیات م گویند هست شاهدش این است که آن را بتوانیم جای او قرار بدهیم. وقتم معنای

مآید یعن مگوئید الا را بردارید و به جای حت بذارید یا موارد دیری. شما الآن بوئید سافرت من کوفه إل قم، بوئیم جای
این من بذارید النسبة الابتداییة! به ما مخندند، یا النسبة الغائیة، النسبة الظرفیة، آنچه در اصول مطرح کردند غیر از آن است

که ما به عنوان ادبیات باید مطرح کنیم، به عنوان ادبیات باید ببینیم اینجا وقت مگوییم من به معنای بعض است مشود کلمهی
بعض جایش گذاشت یا خیر؟ حالا مخواهید بعض را برایش رعایت معنای اسم کنید، معنای اسم و حرف اصول بنید، هر
کاری مخواهید بنید ول ادیب مگوید باید به جایش کلمهی بعض گذاشته شود، عرض کردم ابن هشام تصریح به این مکند
که ما جای من کلمهی بعد بذاریم و این در بعض از حروف دیر، نحویین دیر هم تصریح کردند لذا این مطلب که ما بوئیم
فهمد، عرف وقتخوب این مطلب را م فرمایند عرف خیلامام(قدس سره) تقریباً م این تشعب است، اقتطاع است، و حت

مگوید زیدٌ من طبیعة الانسان یعن متشعب مقتطع من طبیعة الانسان ول باز عرض مکنم این در مقابل آنچه در ادبیات هست
برای ما نمتواند اطمینان آور باشد. این راجع به جواب مرحوم اصفهان و مرحوم امام.

ادامه بیان کلام مرحوم بجنوردی در جواب به مرحوم نائین

ول جواب که ایشان مفرمایند؛ باز این جواب هم مبتن بر این است که ما جای کلمهی «من» «بعض» را نذاریم، اگر جای
کلمهی «من» بخواهیم «بعض» را بذاریم چطور مگوئیم فرد بعض کل است؟ فرد بعض کل نیست. ی جواب دیری هم
هست در کلمات مرحوم بجنوردی و آن اینه اصلا ما مآئیم روی خود کلمه بعض، ایشان مفرماید اگر گفتیم من به معنای

بعض است و معنای اسم دارد، حرف را بیاوریم اینجا و بوئیم این حرف که بوئیم جزء فقط بعض کل است غلط است،



بعض مشترک است بین الاعضاء و الافراد، الاجزاء بعض الل و الافراد بعض الل، این مانع ندارد بوئیم زید بعض از افراد
انسان است، چه اشال دارد یعن بیائیم ظهور کلمه‌ی بعض در نسبت جزء و کل را منر شویم که ایشان هم این مطلب را دارد

و اگر این باشد این جواب مرحوم نائین داده مشود.

خلاصه استدلال به روایت برای قاعده

اگر ی فقیه کلمه شء و کلمه من را بر خصوص مرکب و جزء حمل کند استدلال روایت بر مدعا یعن قاعدهی میسور تمام
است، این ی. اگر ی فقیه بر اعم از مرکب و کل حمل کند باز هم استدلال تمام است، اما برخ مثل مرحوم آخوند، مثل

خود مرحوم امام(رضوان اله تعال علیه) گفتهاند با توجه به مورد روایت که این بود که حج را ی سال انجام بدهیم یا هر سال؟
ء را حمل بر افراد و کلسؤال از فرد و افراد است، سؤال از اجزاء نیست! فرمودهاند با توجه به مورد روایت ما باید این ش

کنیم و در نتیجه دیر به درد ما نحن فیه نمخورد.

شما روی این تأمل کنید که آیا اگر ما مورد روایت را بخواهیم حفظ کنیم حتماً باید حمل بر کل و افراد کنیم؟ کما علیه الآخوند
و مرحوم امام، یا نه؟ ما متوانیم مورد روایت را حفظ کنیم مع ذل شء را هم اعم از مرکب و کل قرار بدهیم. کما علیه

البجنوردی و صاحب منتق. و ما هم همین نظر را داریم، متوان مورد روایت را حفظ کرد یعن تناسب بین جواب و مورد
روایت حفظ شود اما این شء را هم بر مرکب حمل کنیم و هم بر کل، آنچه که مرحوم آخوند و مرحوم امام دارند در اینجا

درست نیست.

حالا روی این تأمل کنید. تا یشنبه ان شاء اله.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ این در تعبیر ایشان نیست.

و المعن ،ّلو ال لمن ال ء» الأعم‌ون المراد من «الشن أن يم: أنّه يم[2] ـ فوائد الاصول، ج‌4، ص: 254 و 255: و توه
«إذا أمرتم بش‌ء ذي أجزاء أو ذي أفراد فأتوا من تلك الأجزاء أو الأفراد بقدر ما استطعتم» فاسد، إذا لا جامع بينهما، فانّ لحاظ
الأعم ء» ف‌استعمال «الش من الأجزاء و الأفراد، و إن صح الأعم استعمال كلمة «من» ف الأفراد يباين لحاظ الأجزاء و لا يصح

.ّلو ال لمن ال

[3] ـ انوار الهداية ف التعليقة عل الفايأ، ج‌2، ص: 387 و 388: و منه يعرف النّظر ف كلام بعض أعاظم العصر‐ من أنّ
إرادة الأعم توجب استعمال لفظة «من» ف الأكثر؛ لعدم الجامع بين الأجزاء و الأفراد، و لحاظ الأجزاء يباين لحاظ الأفراد، و لا

يصح استعمال كلمة «من» ف الأعم و إن صح استعمال لفظة «ش‌ء» ف الأعم من الل و اللّ لما عرفت من أنّ لفظة «من»
ليست مرادفة للبعض، بل يون معناها أنّ ما بعدها مقتطع‌ مما قبلها بنحوٍ من الاقتطاع، أو يون ما قبلها مخزناً لما بعدها

كالطبيعة بالنسبة إل الأفراد عرفاً. هذا كلّه مع قطع النّظر عن صدره.

[4] ـ القواعد الفقهية (للبجنوردي، السيد حسن)، ج4، ص: 138: و أما ما أفاده شيخنا الأستاذ(قدّس سره) من عدم إمان أن
يراد من «الشء» الأعم من الل و اللّ ك يون المعن كما ذكرنا، لعدم الجامع بينهما، لأنّ لحاظ الأفراد يباين لحاظ

للمفعول و بمعن ة، و مصدر مبنء من المفاهيم العامان، إذ الشان من الإمالأجزاء.فقد عرفت ما فيه، لأنّ لحاظ الجامع بم
المش وجوده، و يون مساوقا للوجود و لمفهوم الموجود ف الممنات، فل ممن شء وجوده فهو موجود، لعدم تخلّف

الإرادة التوينية عن المراد، و أما ما ليس بممن، أو كان و لن لم يشأ وجوده كالعنقاء مثلا فهو معدوم، و ليس بشء. و أما



واجب الوجود فهو شء لا كسائر الأشياء أي ما شء وجوده، لأنّ الوجود عين ذاته تعال.فبناء عل هذا المركب من الأجزاء الذي
شء وجوده شء، و كذلك اللّ و الطبيعة الت شء وجودها شء، فوجود الجامع بين الل و اللّ من أوضح الواضحات.

[5] ـ القواعد الفقهية (للبجنوردي، السيد حسن)، ج4، ص: 138 و 139: و أما ما أفاده أخيرا من عدم صحة استعمال كلمة
ففيه: أنّ كلمة «من» استعملت ف.ّلو ال لمن ال الأعم ء» فاستعمال «الش من الأفراد و الأجزاء، و إن صح الأعم من» ف»

الربط و النسبة التبعيضية بين الفعل‐ أي فأتوا‐ و مفعوله‐ أي الشء‐ كما تقول: ملأت الوز من النهر، فالمراد أنّ ما ملأ
الوز بعض ماء النهر، و ليس كلمة «من» ف هذا المثال مستعملة ف بعض ماء النهر، بل استعملت ف الربط التبعيضية الذي

بين قوله «ملأت» و «ماء النهر» و هذا الأمر ف المقام، فلمة «من» استعملت ف الربط الذائ بين الإتيان و الشء، و إذا كان
الربط التبعيضية ف ون مصداق تلك النسبة هفي ،لهو ال ّلو ال لء باعتبار كونه مصداقا للجامع بين الالمراد من الش

الأجزاء، و إذا كان المراد بذلك الاعتبار هو اللّ فيون المصداق هو الربط المذكور ف المصاديق و الأفراد، و إن كان المراد هو
الجامع فيشمل كلا الأمرين كما فيما نحن فيه.

[6] ـ منتق الأصول، ج‌5، ص: 289: أقول: ما أفاده(قدس سره) و ان استلزم حل المشلة، لن كون: «من» بمعن الاقتطاع لا
فينا فإثباته، و انما هو مجرد تصور و فرض، فلا نستطيع الجزم به كما لا نجزم بعدمه، و مثله لا ي التبعيض لا طريق إل بمعن

حل المشلة.


