
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
قواعد فقه » قاعده الميسور »

در تاریخ ۰۱ تیر ۱۳۹۵

قاعده الميسور
جلسه 13 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

نته اول در تمیل بحث سندی

بحث سندی این روایات را ذکر کردیم، چند نته برای تمیل این بحث که دیروز فراموش شد که عرض کنیم، ی نته این است
که در این روایات بحث از اینه آیا شهرت جابر ضعف سند هست یا نه منحصر به این نیست، بله در این روایات فوق مسئلهی
شهرت مطرح است، مسئلهی تسالم مطرح است، در بعض از تعابیر تعبیر مرحوم وحید بهبهان یا دیران هم تعبیر تسالم آمده و

هم تعبیر تلق به قبول، یعن ما وقت به فقها مراجعه مکنیم همهی فقها تلق به قبول کردند، حالا مرسد به صاحب حدائق و
صاحب حدائق رد مکند. مرحوم خوانساری در مشارق رد مکند ول اینها نادرند، این روایات را فقها تلق به قبول کردند، لذا

اینجا مسئلهی تسالم وجود دارد، یعن اگر کس حت شهرت را جابر ضعف سند نداند اما در مقابل این مطلب دیر نمتواند
ایستادگ کند، اگر ی روایت را فقها تلق به قبول کردند این در مورد سندش نمتواند بحث کند، یعن این روایت مثل روایت

متواتر مشود و اصلا مجال برای بحث سندیاش نخواهد بود.

نته دوم در تمیل بحث سندی

نته دوم این است که ما روایات که ریشهی قرآن دارد و مؤیدات از قرآن کریم دارد را چندان محتاج به بررس سند نمدانیم،
حالا چند تا تعبیر مشود کرد. ی اینه بوئیم اگر ی روایات از قرآن کریم هم ما برایش دلیل داشته باشیم این نیاز به بحث

سندی ندارد و مسئلهی موافقت با کتاب را نیائیم فقط به عنوان مرجح در صورت تعارض مطرح کنیم، در همین روایات که حالا
در سندش ارسال وجود دارد یا جهالت راوی وجود دارد، اگر مضمون روایت با مضمون آیات قرآن موافق باشد خود همین هم
متواند در صحت این روایات کاف باشد، یا اینطوری تعبیر کنیم که بوئیم روایات که سندش ضعیف است اگر ی مؤیدی از

قرآن داشته باشد این باز نیاز به بحث سندی ندارد. یا بوئیم همان طوری که شهرت جابر ضعف سند هست چه اشال دارد
بوئیم موافقت کتاب هم جابر ضعف سند است این هم تعبیر دوم است و فرق نمکند روحش با آن مطلب اول، بوئیم موافقت
گویند موافقت با کتاب یتواند جابر ضعف سند باشد. حالا ندیدم البته این تعبیر در کلمات آقایان. فقط مبا کتاب این هم م

نات است و یواقعش این است که موافقت با کتاب از معی از مرجحات است، در فرض تعارض بین الخبرین است ول
حدیث را ولو سنداً هم مشل داشته باشد درست مکند.

ما از نظر اصول فقه به جهت عنوان حجیت مگوئیم کما أن قرآن الریم حجةٌ کلام الرسول حجة، کما أن القرآن حجة کلام
المعصوم حجةٌ، از نظر حجت اینها در عرض هم هستند فرق نمکند هر دو برای ما حجت است، برای ما به عنوان حجت

هست ولو اینه روح آنچه ائمهی ما فرمودند در قرآن کریم وجود دارد. البته این بحث هم بحث خوب است فقط من به صورت
اشاره دارم الآن عرض مکنم. این مطلب ملازمه ندارد که بوئیم اگر ائمهی ما فرمودند هرچه ما مگوئیم در قرآن وجود دارد

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1915
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/45


بوئیم پس حجیت اینها مثل حجیت اجماع مشود. در اجماع چطور مگوئیم حجیتش حجیت بالاصالة نیست آنجا حجیت مال
همان مشوف است و اجماع کاشف از سنت است، اینجا هم همین را بوئیم، اینجا بحث کاشفیت نیست. ی وقت مگوئیم

کلام امام معصوم علیه السلام کاشف عن القرآن الریم این ی تعبیر است، ی وقت مگوئیم کلام امام معصوم(علیه السلام)
روحش در قرآن هم موجود، همانطوری که خود امام فرموده اما در قرآن هم روح او موجود است، این مسئلهی کاشفیت در

حجیت معنایش نیست.

روح آنچه ائمه ما فرمودند در قرآن هم وجود دارد، مثلا ی وقت از امام(علیه السلام) پرسیدند که استمناء (خضخضه به عرب)
حرام است یا حلال؟ فرمود حرام است، راوی گفت در کدام آیه از قرآن کریم وجود دارد؟ آیه سوره مؤمنون را امام(علیه

السلام) قرائت کردند که خدای تبارک و تعال مفرماید إلا عل ازواجهم أو ما ملت ... به اطلاق این آیه تمس کردند بر
حرمت استمنا. عل ای حال اینه روحش در قرآن وجود دارد معنایش این نیست که حجیتش کاشف باشد.

نته سوم در تمیل بحث سندی

نته سوم اینه در کلمات مرحوم نراق این بود که ایشان فرمود این روایات چون سندش به درد نمخورد ما نمتوانیم به
وسیله این روایات حم که مخالف با اصل هست را اثبات کنیم، این هم فراموش شد که جوابش را عرض کنم. جوابش این

است که ما اثبات کردیم که اصل در اینجا همان استصحاب است، اگر کس استصحاب را قبول نند این قاعدهی میسور
مشود مخالف با اصل، مگوئیم اصل این است که اگر مولا ی مرکب را واجب کرد إذا تعذر المرکب دلیل بر اینه بقیة
الاجزاء را بیاوریم نداریم، قاعدهی میسور مخالف با این اصل مشود. اصل عدم مشروعیت بقیة الاجزاء است اما اگر گفتیم

اصل استصحاب است اینجا دیر این روایات و قاعدهی میسور مخالف با اصل نمشود این هم نتهی سوم.

ادامه بحث دلال حدیث اول

حالا بحث را دنبال کنیم؛ ما در دلالت عرض کردیم این حدیث اول إذا امرتم بشء فأتوا منه ما استطعتم ی کلمهی شء دارد،
ی کلمه منه دارد، ی مای در ما استطعتم، البته این را عرض کنم که بعض از نقلها کلمهی شء ندارد، إذا امرتم بأمرٍ دارد،
آن طوری که در عوال اللئال آمده، این است که إذا امرتم بأمرٍ، کلمهی شء ندارد، گفتیم در خود شء سه احتمال وجود دارد
این شء آیا مرکب را مخواهد پیامبر بفرماید؟ این ی. آیا عام را مخواهد بفرماید یا کل را مخواهد بوید، سه احتمال در

آن وجود دارد. در کلمه منه هم سه احتمال وجود دارد، من را به معنای باء بیریم یا بیان یا تبعیض بیریم، مای در ما استطعتم
هم ما مای موصوله است یا مای مصدریهی زمانیه.

من باز ی تصویر کل را عرض کنم که ذهنتان روشن باشد و بخواهید این روایت را ببینیم که مشود استدلال کرد یا خیر؟ تا
مرکب شود آدم به نتیجهای برسد، همهی بحثها این است، مدعا این است که اگر ییرید نمخودتان این جوانب را در نظر ن

متعذر شد، ی جزء یا دو جزءش را ما نمتوانیم انجام بدهیم مخواهیم ببینیم بقیة الاجزاء به عنوان اینه بعض از این مرکب
هست بر ما لازم هست یا نه؟ این مدعاست؛ مرکب متعذر شود ما نمتوانیم انجام بدهیم حدیث بوید فأتوا از این مرکب را، آن

مقداری که برای شما میسر است.

عمدهی بحث روی این کلمهی شء و کلمهی من است، اگر ما شء را به معنای مرکب دارای اجزاء بیریم و بوئیم إذا أمرتم
بشء یعن به مرکبٍ ذی اجزاء، اگر شء را به معنای مرکب گرفتید، ی و من را تبعیضیه گرفتید، فأتوا منه یعن فأتوا بعض

الشء و ما هم مشود مای موصوله، اگر ما بتوانیم در این روایت شء را به معنای مرکب بیان کنیم و من را من تبعیضیه



بیریم، دو. ما هم مای موصوله، و روایت این مشود که إذا أمرتم بمرکبٍ ذی اجزاء فأتوا منه یعن بعض این مرکب را الذی
تستطیعونه ما هم   مشود مای موصوله، بعض که این چنین صفت دارد شما او را استطاعت دارید، الذی تستطیعونه.

اگر باز بتوانیم برای روایت ی معنای اعم کنیم و بوئیم شء هم مرکب را مگیرد و هم کل طبیع، کلای که دارای
مصادیق و افراد است ول لااقل بوئیم شامل مرکب بشود. حالا اگر کس گفت این شء در این روایت فقط کل را شامل

مشود، کل یعن آنچه دارای افراد است، فرق بین مرکب و کل همین است که کل دارای اجزاء است و هر جزئ بعض از این
مرکب است اما کل دارای افراد است و فرد بعض از کل نیست، فرق اصلشان این است.

حالا اگر ما بتوانیم روایت را ی معنای عام کنیم بوئیم امرتم بشء، خواه مرکب باشد یا کل باشد، باز مدعا ثابت مشود
اما اگر کس گفت این روایت شامل مرکب نمشود إذا امرتم بشء یعن به کل، مثل کل صلاة، فأتوا منه ما استطعتم، شما

بعض از افراد او را بیاورید حالا همهی مصادیق را هم نمتوانید بیاورید بعضهایش را بیاورید! حج هر سال مصداق دارد حالا
ی فردش را بیاوریم این از محل استدلال خارج مشود. الآن ذهن شریفتان را باید در اینجا متمرکز کنید که این شء را آیا فقط

به معنای مرکب بیریم، ی. اعم از مرکب و کل بیریم، دو. یا خصوص کل بیریم، سه. این خودش محور اصل بحث
است.

مرحوم شیخ انصاری(اعل اله مقامه الشریف) راجع به کلمهی شء خیل بحث مطرح نرده در کتاب رسائل، بحث را عمدتاً در
مورد کلمهی من آورده.

کلام مرحوم نراق

حالا ما باز دنبال مکنیم کلام نراق را؛ دیروز عرض کردیم نراق در عوائد چهار احتمال مجموعاً در این روایت داده، ما گفتیم
18 احتمال وجود دارد ول نراق چهار احتمال اصلاش را مطرح کرده و مگوید استدلال به این روایت بر مدعا طبق احتمال
اول و دوم و شق دوم از احتمال رابع. نراق مگوید تمام احتمالات نیاز به تقدیر دارد، در تمام احتمالات تجوز وجود دارد، و
چون همهاش اینطور است روایت مشود مجمل و روایت که مجمل شد دیر قابلیت استدلال ندارد، حالا کلام نراق را ببینید؛
ایشان مفرماید اگر ما من را تبعیضیه گرفتیم و منه را مفعول فأتوا گرفتیم، که دیروز گفتیم اگر منه مفعول برای فأتوا باشد ما

استطعتم مشود بدل برای این بعض، بعد معنای حدیث این مشود امرتم بشء فأتوا منه یعن بعضه، کدام بعض؟ البعض
الذی استطعتم این مشود بدل از آن کلمهی بعض، این ی احتمال اول.

دوم اینه من تبعیضیه باشد و منه مفعول فأتوا نباشد، مفعول فأتوا خود ما استطعتم است، فأتوا ما استطعتم بعضه، بعد روی
این حساب این منه متعلق به ما استطعتم است و مقدم بر متعلّق خودش شده. مفرماید روی این احتمال اول و دوم استدلال

تمام است.

؟ دو احتمال دادند، یدوم از احتمال چهارم. احتمال چهارم این بود که من بیانیه باشد، حالا بیان برای چ آئیم روی شقم
بیان برای مأت و دوم برای موصول. نراق مگوید اگر منه را بیان برای مای در ما استطعتم قرار دادیم باز استدلال بر مدعا تمام

است لذا مگوید اگر این روایت من تبعیضیه باشد به معنای اول، تبعیضیه به معنای دوم، بیانیه به طوری که منه بیان برای ما
استطعتم باشد استدلال تمام است، بعد مگوید و هو غیر معلوم از کجا بوئیم این روایت من تبعیضیه است یا بیان برای ما

استطعتم است[1].



ان قلت و قلت در کلام مرحوم نراق

.احتمال سوم که من به معنای باء باشد مجاز است، این ی گوید جناب نراقل مکند: مستشرا مطرح م إن قلت بعد ی
اگر به معنای باء باشد دیروز عرض کردیم ما مشود مای مصدریه زمانیه إذا امرتم بشء فأتوا منه ما استطعتم، یعن فأتوا به

مادامت استطاعتم، مگوید در دوران بین اینه ما مصدریه باشد یا موصوله، اصل این است که ما موصوله باشد، مای
مصدریه خلاف اصل است، این دو.

سوم مستشل مگوید اگر ما بخواهیم من را به معنای باء بیریم، ی. یا بیانیهی شق اول بیریم، بیانیه شق اول این بود که
بیان برای مأت باشد مگوید روایت ی معنای تأکیدی دارد، معنای حدیث این مشود: یجب الاتیان بالمأمور به، چطور؟

که شما استطاعت دارید، مادام امتثلوا بیاورید این را، مادام فأتوا به یعن ءم بشگوئیم إذا امرتتوضیحش این است که م
که قدرت دارید، مگوید مشود تأکید، یعن اصلا چیزی ذکر نرده در این روایت، مثل این است که خود مولا بوید اقیموا

الصلاة، اقیموا الصلاة به این معناست که هر مقداری که قدرت دارید و مشهور به قدرت است. مستشل به نراق مگوید
جناب نراق شما پنج احتمال دادید:احتمال اول و دوم و شق دوم از قسم رابع گفتید مدعا را اثبات مکند ول معلوم نیست ما

وقت مگوئیم احتمال سوم و شق اول از احتمال چهارم مجاز است خلاف اصل است مستلزم تأکید است پس در نتیجه آن
.گوئیم وهو غیر معلومکند، شما چرا مر تعین پیدا ماحتمالات دی

نراق جواب مدهد مگوید آن احتمالات دیر هم نیاز به تقدیر دارد، مگوید اولا ما قبول نداریم استعمال کلمهی من در باء
یعن من را بوئیم و باء را ارائه کنیم مجاز باشد، دیروز هم از خود مرحوم نراق نقل کردیم که از جوهری و ابن هشام نقل کرد

ی از معان مشهورهی من باء است، معنای نادری هم نیست و مگوید اگر قبول کنیم که اصل این است که ما موصوله باشد
و مصدری نباشد. ایشان مفرماید در مقابل مستشل روی همان احتمالات که شما با همان احتمالات مخواهید مدعا را اثبات

کنید پنج تا خلاف ظاهر وجود دارد. یعن اگر من را تبعیضیه بیریم، تبعیضیه به معنای اول یا تبعیضیه به معنای دوم، بیانیه
بیریم و بیان برای ما استطعتم باشد که روی این سه تا احتمال قاعدهی میسور را مخواهیم از روایت درآوریم، نراق مگوید
پنج تا خلاف ظاهر اینجا وجود دارد، چرا؟ مگوید اولین خلاف ظاهر این است که إذا امرتم بشء و تعذر الاتیان بالل چون

شما مخواهید قاعده را از آن درآورید، باید بوئید إذا امرتم بشء فأتوا منه ی تقدیری مخواهد اینجا، فأتوا منه إذا تعذر
.ل. این یال

دو: مگوید باید کلمهی شء را مقید کنیم به شء مرکبٍ ذی اجزاء، خود این هم ی تقدیری مخواهد إذا امرتم بشء مرکبٍ
ذی اجزاء فأتوا بعضه إذا تعذر الل، این دو تا تقدیر.

تقدیر سوم میوید یلزم ارتاز تقدیر آخر که مقصودش این است که مگوید حالا ما در شریعت هم اینطور نیست که بوئیم هر
مرکب اگر خودش متعذر شد بقیة الاجزاء را باید بیاوریم که این را مرحوم شیخ انصاری تعبیر م کند به تخصیص اکثر، اگر

روایت را طوری معنا کنیم که بخواهیم از آن قاعدهی میسور را درآوریم اینطور مشود، إذا امرتم بشء مرکبٍ ذی اجزاء فأتوا
بعضه إذا تعذر الل مگوئیم تازه این خیل تخصیص مخورد که شیخ تعبیر به تخصیص اکثر هم مکند، حالا بعداً به کلام

شیخ که برسیم توضیح مدهیم.

بعد مگوید اشال چهارم این است که این منه بیان برای آن ما استطعتم است و متعلّق به ما استطعتم مشود فأتوا ما
استطعتم بعضه، و جار و مجرور مقدم بر متعلق مشود که خود این هم خلاف اصل است. این هم اشال چهارم.

بعد مگوید اشال پنجم این است که یلزم خلاف أصل آخر عل هذه التقادیر الثلاثة بل عل الاول من الرابع یعن این چهار



احتمال و هو اضمار لفظ باء در ما استطعتم، مفرماید اگر ما بخواهیم به این روایت در مدعا استدلال کنیم کلمهی باء را باید در
ما استطعتم بیاوریم، « ف قوله: «ما استطعتم» لأن الإتيان بمعن الامتثال‐ كما صرح به بعضهم‐ لا يتعدى إ بالباء ». إتیان به
معنای امتثال فقط با حرف باء تعدیه مشود فلابد من اضمار لفظ باء،لذا مرحوم نراق مگوید چه آنهای که من را به معنای باء

مگیرند، ما را مصدریه مگیرند، یا بیان برای مأت مگیرند نه بیان برای موصول، آنها گرفتار تجوز و تقدیر مشوند، چه
شماهای که از این روایت مخواهید قاعده را استفاده کنید من را تبعیضیه مگیرید، بیان برای موصول مگیرید، شما هم

گرفتار تقدیر و تجوز هستید لذا مگوید «فلو لم يجب ترجيح الفاقد لها عل المتضمن لها، فلا أقل من التوقف المسقط
للاستدلال» باید توقف کنیم و به این روایت نمشود استدلال کرد[2].

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ عوائد الأيام ف بيان قواعد الأحام، ص: 262 و 263: و أما الثان، فنقول: أما الحديث الأول فيحتمل وجوها أربعة:أحدها:
أن تون لفظة «من» ف قوله: «منه» للتبعيض، و يون «منه» مفعولا لقوله: «فأتوا» و يون قوله: «ما استطعتم» بدلا لبعضه، و
يون المعن: فأتوا بعضه، البعض الذي استطعتم.و الثان: أن تون «من» تبعيضية أيضا، و يون المفعول قوله: «ما استطعتم»
و يون المعن: فأتوا ما استطعتم حال كونه بعضه. و الثالث: أن تون لفظة «من» مرادفة للباء، فإنه من معانيها المشهورة، و قد

ذكره الجوهري و ابن هشام و غيرهما، و تون لفظة «ما» مصدرية زمانية، كما قالوا ف قوله سبحانه فَاتَّقُوا اله ما استَطَعتُم و
يون المعن: فأتوا به ما دامت استطاعتم.و الرابع: أن تون لفظة «من» بيانية، إما بيانا للمأت، كما قاله ابن هشام ف قوله

سبحانه يحلَّونَ فيها من اساوِر حيث جعل لفظة «من» بيانية لما يحل به، و تون «ما» مصدرية زمانية أيضا، أو بيانا للموصول،
و يون المعن:فأتوا ما استطعتم منه بعضا أو كلا.و دلالته عل مطلوبهم إنما هو إذا كان معن الحديث أحد الاحتمالين الأولين،

أو الشق الثان من الأخير، و هو غير معلوم.

[2] ـ عوائد الأيام ف بيان قواعد الأحام، ص: 263 و 264: فإن قلت: المعن الثالث يوجب جعل «من» بمعن الباء، و هو
مجاز خلاف الأصل، و جعل «ما» مصدرية، و هو أيضا خلاف الأصل، لأن الأصل ف «ما» أن تون غير مصدرية، و أيضا

تأويل الفعل بالمصدر خلاف الأصل.و أيضا عل الثالث بل الرابع يون مقتض الحديث: وجوب الإتيان بالمأمور به، و عدم جواز
تركه، و هذا ليس إ تأكيدا للإيجاب الثابت من الأمر، و التأسيس أول من التأكيد.قلنا: لو سلّمنا تجوز لفظة «من» ف مرادفة

الباء، و لفظة «ما» ف المصدرية، و كون «من» حقيقة ف التبعيض أيضا، فنقول: المجاز لازم عل الأولين أيضا، إذ يجب أن
يون المعن: إذا أمرتم بشء و لم يتيسر الإتيان بالل، فأتوا بعضه  الذي استطعتم، أو ما استطعتم منه حال كونه بعضه.و أيضا

يحتاج إل التقييد ف لفظ «الشء» بجعله شيئا له أبعاض، أي الشء المركب.و أيضا يجب ارتاب تقييد آخر أيضا، فإنه ليس
من الرابع أيضا، مضافا إل الشق الثان كل مركب يجب الإتيان بما يستطاع من أجزائه، كالصلاة و الصوم.و الأخيران لازمان ف

هذه التقادير الثلاثة، بل عل المتعلق، و هو أيضا خلاف الأصل.و أيضا يلزم خلاف أصل آخر عل استلزامه تقديم المتعلق عل
الشق الأول من الرابع أيضا، و هو إضمار لفظة الباء ف قوله: «ما استطعتم» لأن الإتيان بمعن الامتثال‐ كما صرح به بعضهم ‐

لا يتعدى إ بالباء، فلا بد من إضمار لفظة الباء مزيدة عل لفظة «ما».و جميع تلك الأمور مخالفة للأصل، فلو لم يجب ترجيح
الفاقد لها عل المتضمن لها، فلا أقل من التوقف المسقط للاستدلال.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=64&a=16

