
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » عام و خاص »

در تاریخ ۲۶ فروردین ۱۳۸۵

عام و خاص
جلسه 37 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

محل نزاع در بحث خطابات شفاهيه

عرض کرديم در بحث خطابات شفاهيه بايد ببينيم محل نزاع چيست؟. مرحوم آخوند قدسسره در «کفايه» نزاع را به سه نحو
تصوير مکنند که دو صورت اول و دوم آن نزاع مشود عقل، و نحوه سوم مشود لغوي. هنام که به کلمات بعض از

طرفين نزاع نيز مراجعه مکنيم، مبينيم گاه اوقات نزاع را روي بحث عقل آوردهاند؛ اينکه آيا خطابات شفاهيه شامل غائبين
و معدومين مشود؟ را برگرداندهاند به اينکه آيا تليف به معدوم ممن است يا نه؟ مثلا حنبلها در مورد امان تليف به

معدوم به آيه شريفه «إذا أراد اله شيئاً أن يقول له کن فيون» استدلال کردهاند و گفتهاند: «کن» خطاب به چيزي است که در
زمان تحقق اين خطاب، آن شء معدوم است؛ و بعد از آن که خطاب تمام مشود، آن شء موجود مشود. آنها به اين آيه

شريفه استدلال کردهاند، در حال که براي اين مسأله عقل ــ آيا تليف به معدوم امان دارد يا امان ندارد؟ ــ نمتوانيم به آيه يا
روايت استدلال کنيم.

اشالات استدلال حنبلها: اشال اول استدلال حنبلها اين است که در مورد ي مسأله عقل که بايد براي آن برهان اقامه
است؛ هر چند قرآن به حسب سند، عنوان قطع ّاست که به حسب دلالت، ظن آيه استدلال کردهاند که آيه دليل کرد، به ي
دارد؛ حال چونه با ي آيه شريفهاي که از ادله ظنّيه است، متوان ي مسأله عقل را اثبات کنيم؟. اشال دوم: ارادهاي که

خداوند در اين آيه شريفه فرموده است، اراده توينيه مباشد؛ در حال که بحث ما در اراده تشريعيه است. در اراده توينيه نيز
در جاي خودش ثابت شده است که بين اراده و مراد، انفاک وجود ندارد؛ يعن همان زمان که اراده تحقق پيدا مکند، مراد

نيز تحقق دارد و انفاک بين اراده توينيه و مراد توين محال است. اين را عرض کردم براي اين که ظاهر بعض از استدلالات
را که مبينيم، متوجه مشويم که بحث را بردهاند روي اينکه آيا تليف به معدوم ممن است يا محال؟

ندارد؛ مع ذل هم با بحث عام و خاص که هماکنون مورد بحث ماست، تناسب است و اساساً تناسب بحث عقل که ي
مرحوم آخوند در «کفايه» فرمودهاند: تليف به معدوم به نحو تليف فعل محال است، اما به نحو تليف انشائ مانع ندارد که
بوييم هنام که مولا مفرمايد: «له عل الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا» ، آيه شريفه نسبت به کسان که در زمان

نزول آيه مستطيعند، عنوان تليف فعل دارد؛ اما نسبت به کسان که تا روز قيامت مآيند و مستطيع مشوند و در زمان آيه
عنوان معدوم دارند، عنوان تليف انشائ دارد. مرحوم آخوند مفرمايد: اين افراد تليف فعل و بعث و زجر فعل متوجهشان

نمشود، اما تليف انشائ متوجه آنها مشود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/62
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=36&a=82
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


اشال: اگر کس از آخوند سؤال کند که اين مطلب چه فايدهاي دارد؟ آيا اينجا شبهه لغويت پيش نمآيد که بوييم مستطيع که
هنوز به دنيا نيامده و موجود نشده است، تليف به نحو انشائ متوجه او مشود؟ جواب: اگر کس اين اشال را بند، جوابش
اين است که فايده تليف انشائ آن است که دير نيازي به انشاء دوم نيست؛ بعد از آنکه ملف مستطيع به دنيا آمد و موجود
شد، نياز به اينکه مجدداً حم براي او انشاء شود، نيست. پس مرحوم آخوند فرموده است: اگر نزاع در تعلق تليف به معدوم

باشد، مگوييم تليف فعل به معدوم محال است، اما تليف انشائ امان دارد و همين کلام در مسأله مخاطبه نيز مطرح
مشود؛ به اين صورت که مخاطبه به معدوم به ي صورت حقيقتاً محال است؛ کس که در حال خطاب موجود نيست، مورد

خطاب قرار دادن او محال است.

حال، سؤال اين است که خطاب به معدوم به چه نحوي متواند باشد؟ مرحوم آخوند در اينجا همان مطلب را که در اوائل جلد
اول کفايه فرمودند، مبن بر آن که الفاظ و ادات خطاب ــ (البته اين مطلب را با نوع سوم نزاع يجا جمع مکنيم و همين جا هر
دو را بيان مکنيم)ــ براي خطاب حقيق وضع نشدهاند، بله براي خطاب ايقاع انشائ وضع شدهاند. اگر بوييم ادات خطاب

براي خطاب حقيق وضع شدهاند، لازم است که مخاطب در زمان خطاب موجود باشد و دير شامل معدومين نمشود مر
مجازاً و تجوزاً؛ اما اگر گفتيم خطاب براي خطاب انشائ وضع شده است، ـ(خطاب انشائ مثل طلب انشائ است که مرحوم
آخوند در بحث طلب و اراده، ي طلب حقيق درست کردند و ي طلب انشائ)ـ خطاب انشائ به نفس استعمال ادات خطاب

محقق مشود؛ مثل اينکه آخوند در «إضرب» فرمودند که «إضرب» از هر کس و به هر داع و انيزهاي صادر شود، ظهور
طلب انشائ داريم و ي طلب کتب داريم، ي طلب ذهن داريم، ي طلب خارج گفتند: ما ي دارد؛ يعن در طلب انشائ

داريم. وجود انشائ را نوع از انواع وجود در کنار ساير وجودات تصوير کردند. ايشان همين کلام را نيز در ادوات خطاب
،بر اين خطاب انشائ داع وضع شده است؛ گاه فرمايند: در «يا أيها الذين آمنوا»، «يا» براي خطاب انشائدارند؛ م
خطاب حقيق است؛ گاه داع، تأثر و تأسف است و گاه تحسر (حسرت خوردن) است و مثال مزنند به «يا کوکباً ما

أقصر عمره» که «يا» در اينجا خطاب انشائ به داع حسرت است؛ بر اينکه چقدر عمر اين جوان کوتاه بوده است.

بنابراين، ادوات خطاب وضع شدهاند براي خطاب انشائ، منته دواع مختلف متواند باشد. در ذهنتان هست که مرحوم
آخوند در اول کفايه فرمودند: اينکه اصوليين گذشته گاه براي صيغه امر حدود پانزده معنا را بيان کردهاند، در کتاب

براي صيغه امر هستند. صيغه امر ي ه اينها دواعصيغه امر نيستند؛ بل قوانين»، در کتاب «معالم» و .... اينها معان»
موضوع له بيشتر ندارد و آن هم طلب انشائ است. در باب ادات خطاب و الفاظ خطاب همين حرف را دارند؛ در باب الفاظ
استفهام نيز همين فرمايش را دارند؛ چون مبناي ايشان در اين بحث همان مبناست که ما نيز در آنجا مفصل اين مبنا را مورد

مناقشه و اشال قرار داديم.

کلام مرحوم شيخ انصاري و اشال بر آن

آيا نزاع در اينجا فقط در آيات شريفهاي است که مصدّر به ادات خطاب و ادات نداء است؟ مثل: «يا ايها الذين آمنوا أوفوا
بالعقود»، «يا الذين آمنوا کتب عليم الصيام» . مرحوم شيخ انصاري اعل اله مقامه الشريف و به تبع ايشان بعض از

اصوليين گفتهاند که بله نزاع فقط در «يا ايها الذين»، «يا ايها الناس» است؛ اما آيات شريفهاي مثل «له عل الناس حج البيت
من استطاع اليه سبيلا» از دايره نزاع خارج است.

اين فرمايش مرحوم شيخ، ظاهرش اين است که فرمايش تام نيست؛ و بحث، تمام اين آيات را شامل مشود؛ يعن: بحث به
اين برمگردد که احام شرعيهاي که در قرآن کريم وجود دارد، آيا فقط شامل آن کسان است که در زمان خطاب حاضر بودند
و در نتيجه براي معدومين (مانند ما) نياز داريم به اينکه از راه ضرورت بوييم بين ملفين صدر اسلام و ملفين زمانهاي بعد

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=183
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


کنند؛ يا يليف تعبير موييم اجماع بر اشتراک داريم که از آن به قاعده اشتراک در توجود ندارد؛ يا ب تا روز قيامت فرق
دليل عام داريم که دلالت بر اشتراک مکند.

ي زمان است که ما اين راه را پيش مگيريم و مگوييم اين آيات شريفه خودشان شامل معدومين نمشوند و بله شامل
مخاطبين در آن زمان است که مقصود بالافهام بودند؛ و ثبوت اين احام براي ديران تا روز قيامت را بر اساس ضرورت يا

قاعده اشتراک در تليف ــ که بر آن يا اجماع داريم و يا دليل عام ــ اثبات مکنيم؛ ي زمان هم مگوييم نيازي به اينکه
ضرورت و قاعده اشتراک را به اين آيات ضميمه کنيم، نيست؛ و همين آيات شامل معدومين نيز مشود، اما مستلزم تليف به

معدوم نيست.

سؤال: همه بحث در همين است که اگر بخواهيم بوييم اين آيات و احام شامل معدومين نيز مشود، آيا مستلزم تليف به
معدوم مباشد؟؛ به عبارت دير، ترديدي نيست در اينکه تليف به معدوم محال است؛ وهذا بحث، ي بحث لغوي هم نيست

که بوييم ادات خطاب آيا خطاب حقيق است يا خطاب انشائ؟ بله نزاع در اين است که مخواهيم ببينيم اين احام و آيات
ه علکه ندارند؛ مانند «ل که کلمه «يا» و ادات ندا و خطاب دارند و چه آنهاي شريفهاي که در قرآن آمده است ــ چه آنهاي

الناس حج البيت» که روي مبناي مرحوم آقاي بروجردي اين نيز حقيقتاً خطاب است اما در ظاهر حرف خطاب ندارد ــ آيا فقط
متوجه مخاطبين بالافهام بوده که در زمان آيه بودند وإنّما يثبت للآخرين بالضروره وبقاعده الاشتراک؟ که اگر اين حرف را بزنيم

ي مشل مهم که پيش مآيد، اين است که ما دير به ظواهر قرآن نمتوانيم استدلال کنيم؛ يا اينکه اين آيات همانطور که
شامل موجودين مشود، شامل معدومين نيز مشود؟ حال سؤال اين است اگر اين آيات بخواهد شامل معدومين هم شود، به

چه کيفيت شامل آنها مشود؟ آيا به صورت هست که مستلزم تليف به معدوم نشود؟

جواب: براي اينکه بتوانيم پاسخ اين سؤال را بدهيم، بايد قضايا را تعريف و تقسيم کنيم. انواع قضاياي کليه: قضاياي کليه بر
سه نوع است: 1ـ قضيه کليه طبيعيه که حم روي طبيعت رفته است؛ موضوع طبيعت و ماهيت است، نه وجود. مگوييم:

«الانسان حيوان ناطق» ، موضوعش ماهيت انسان است، چه اين انسان در عالم خارج موجود شود و چه در عالم خارج
موجود نشود. 2ـ قضاياي خارجيه: همان طور که از اسمش پيداست، موضوعش موجود خارج بالفعل است. مثلا مگوييم
صد نفري که در اينجا هستند، اين کتاب را بخوانند. 3ـ شق سوم قضاياي حقيقيه است؛ در قضاياي حقيقيه، بيان را مرحوم

محقق نائين دارند که مورد مناقشه امام رضوان اله عليه قرار گرفته است.

کلام مرحوم نائين

ايشان مفرمايد: در قضاياي حقيقيه حم روي موضوع رفته است، اما موضوع که اعم است از محققه الموجود و مقدره
الموجود. مرحوم مظفر نيز در «اصول الفقه» اين بيان را از ايشان ذکر مکند. تعريف قضاياي حقيقيه طبق نظريه مرحوم

نائين اين است که حم مآيد روي موضوع، اعم از اينکه موضوع بالفعل در عالم خارج موجود باشد يا آن که بالفعل موجود
نباشد. به عبارت دير، بر اساس بيان مرحوم نائين، در «له عل الناس حج البيت» شارع مگويد مستطيع هم افرادي هستند

که هماکنون وجود دارند و هم کسان که تا روز قيامت مآيند و الآن معدومند. «مقدره الوجود» يعن فرض مکنيم موجود
است؛ حت گاه اوقات در بعض از تعبيرات نائين و تلامذه ايشان «مفروضه الوجود» دارد؛ که اينها عبارت اخراي هم هستند.

نائين مفرمايد: در قضاياي حقيقيه، متلم افراد معدوم از موضوع را فرض مکند که وجود دارند. در قضيه حقيقيه اصلا لازم
نيست که در حين القاي قضيه، موضوع بالفعل ـ هر چند ي فرد از آن ـ در عالم خارج موجود باشد؛ بله متلم موضوع را

مفروض الوجود مگيرد. بنابراين، اگر در زمان نزول آيه «له عل الناس حج البيت من استطاع...» فرد مستطيع در خارج

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=3&a=97


وجود نداشته باشد، خلاف حمت نيست؛ چون موضوعش مفروض الوجود است. اما امام رضوان اله عليه با اين نظريه
مرحوم نائين مخالفت کرده و معناي ديري براي قضاياي حقيقيه بيان مکنند که طبق آن معنا، در محل نزاع، اين مشل به
خوب حل مشود. آيات شريفه و احام شامل معدومين هم مشود، بدون اين که نياز باشد بوييم معدوم را تقديراً موجود

فرض مکنيم يا بمنزلة موجود مگيريم. حال، شما هم به کتاب «معتمد الاصول» و هم «مناهج الوصول» مراجعه بفرماييد؛
توضيح فرمايش امام را فردا عرض مکنيم.


