
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » عام و خاص »

در تاریخ ۲۳ فروردین ۱۳۸۵

عام و خاص
جلسه 36 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

آيا خطابات شفاهيه شامل حاضرين و غائبين در مجلس خطابه م شود يا خير

فصل ديري که در اين بحث عام و خاص مرحوم آخوند عنوان م فرمايند، اين است که آيا خطابات شفاهيه مثل «يا أيها
الناس يا أيها الذين آمنوا» شامل حاضرين در زمان، يا مجلس خطاب م شود همان طوري که شامل حاضرين در مجلس

شود يا خير؟، مرحوم آخوند بحث را عنوان م ه شامل معدومين هم مشود آيا شامل غابئين از مجلس خطاب و بل خطاب م
کنند، محل نزاع را بيان م کنند، و نظر خودشان را ذکر م کنند، و اين نزاع چه ثمره اي براي او مترتب است، آن را هم عنوان

م کنند.

نزاع در مسئله مورد بحث 

 ايشان  م فرمايند که نزاع به سه نوع بيان قابل طرح است بيان اول محورش تليف است، بيان دوم محورش مخاطبه است، و
بيان سوم محورش ادات خطاب است. ايشان م فرمايند که نزاع طبق بيان اول و دوم ي نزاع عقل است و طبق بيان سوم

ي نزاع لغوي هست. اما بيان اول اين است که بوييم آيا تليف، همان طوري که شامل موجودين م شود، آيا قابليت تعلق به
معدومين را دارد يا نه، آيا خداوند از طريق پيامبر اکرم صلوات اله عليه همان طوري که موجودين در زمان رسول را تليف را

ليف، شامل معدومين هم موييم که در همان زمان تشود ب لف بودند آيا مکرد و آنها بالفعل در همان زمان م متوجه آنها م
شود يا اينه تعلق تليف به معدومين محال است، اگر نزاع را اين طور مطرح کرديم دير در اين نزاع بحث از ادوات خطاب

نيست، هر تليف م خواهد باشد يا تليف به نحو يا ايها الذين آمنوا باشد يا تليف به عنوان أقيم الصلاة باشد، که مخاطبه
هست اما ادات خطاب نيست م خواهد اصلا خطاب در آن نباشد له عل الناس حج البيت ي تليف عموم است.

هر بيان که دال بر ي تليف هست آيا همان طوري که شامل موجودين م شود تليف م تواند به معدوم تعلق پيدا بند يا نه؟
پس اگر نزاع را اين طور مطرح کرديم محور اين نزاع تليف است، تليف اصلا م شود به کس که معدوم است تعلق پيدا
بند، همان طوري که به موجود بالفعل تعلق دارد و خصوصيت دير اين بيان اين است که طبق اين بيان، غائبين در حم

ليف شامل حاضرين مفرمودند، آن ت را ذکر م ليفت که پيامبر در مسجد ي ترديدي نيست در زمان موجدين هستند يعن
ليف برديم بحث اين طور مشود، اگر ما محور نزاع را روي ت که بيرون مسجد هم بودند، غائب بودند هم م شود شامل آنهاي

شود آيا تعلق تليف به معدوم امان دارد يا ندارد والا بين غائب و حاضر از اين جهت فرق وجود ندارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/62
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


پس روي اين بيان اول دو تا خصوصيت در محل نزاع وجود دارد ي محور، تليف است دوم اينه غائبين در حم حاضرين
قول کلام ان دارد يا نه؟ انسان يال. بيان دوم، محورش مخاطبه است آيا مخاطبه به معدوم امهستند روي اين بيان بلااش
را مخطابش را معدوم قرار بدهد حالا م خواهد تليف اصلا باشد يا نباشد، الان فرض کنيد من دارم صحبت م کنم من اين
خطاب را به کسان که حاضرند م توانم متوجه اينها بنم آيا معدومين را ما م توانيم مورد خطاب و مخاطبه قرار بدهيم به
طوري که آنها هم مخاطب براي متلم قرار بيرند؟ در اين بيان دوم بحث تليف نيست در اين بيان دوم محور، مخاطبه است

امان تخاطب با معدوم است و خصوصيت دوم اين است که در اينجا غائبين در حم حاضرين نيستند، روي اين بيان و روي
اين نحوه نزاع دوم، غائبين در حم معدومينند.

بيان سوم و نزاع سوم اين است که ما کاري به تليف نداريم، ما کاري به عنوان مخاطبه هم نداريم، م آييم روي يا أيها الذين
آمنوا م گوييم، اين يا أيها الذين آمنوا دو تا ظهور در آن وجود دارد، ي ادات خطاب است، ادات خطاب ظهور در اين دارد
که مخاطب حاضر است اما مدخول اين و ادات و خطاب در الذين آمنوا چه آنهاي که در زمان پيامبرند، چه آنهاي که بعد از

زمان پيامبر م آيند، يا أيها الناس، اين عموميت دارد، چه ناس که در زمان پيامبر است چه ناس که بعد از زمان پيامبر است.

اينجا اصلا دير کاري به اين نداريم که آيا تليف به معدوم ممن است يا نه، و کاري به اين نداريم که مخاطبه معدوم امان
دارد يا نه، بحث لغوي است و تعارض بين دو تا ظهور است، ظهور ادوات خطاب در اينه مخاطب حضور دارد، و ظهور

مدخول اين ادوات در عموميت، اين دو تا ظهور با يدير تعارض م کنند، بايد ببينيم کدام ي از اين دو تا قوي تر است و
مقدم بنيم، طبق بيان اول آيا تليف تعلق به معدوم دارد يا نه؟ اين نزاع اختصاص به بحث عام و خاص ندارد. طبق بيان دوم
هم هذا، اما طبق بيان سوم اين نزاع مناسبتش با بحث عام و خاص مطرح م شود، م گوييم مولا فرموده يا أيها الذين آمنوا،
الذين آمنوا عموميت دارد، چه آمنوا در زمان پيامبر چه آنهاي که ايمان م آورند تا روز قيامت به نحو ي قضيه حقيقيه است

از اين جهت با بحث عام و خاص ارتباط پيدا م کند.

نزاع در مسئله از ديدگاه مرحوم آخوند قدس سره

که خوب پس سر چه چيزي داريد نزاع م کنيد شما که م گوييد آيا خطابات شفاهيه شامل معدومين م شود يا نه؟ خوب اگر
بحث تليف است، روشن است. و تليف حقيق که طلب حقيق است شامل معدوم نم شود، اگر بحث مخاطبه است آن هم

هذا، اگر بحث لغوي است خوب بحث لغوي که مشل ندارد، علاوه بر اينه ما م بينيم در کلمات بزرگان نم آيند بويند
قرينه داريم که اين ظهور بر آن ظهور مقدم است يا بالعس، حالا بر فرض هم که اين باشد اين بحث مهم نيست، در حال که

ما م بينيم اصوليين به اين نزاع خيل اعتنا کردند، ثمره مهم براي اين نزاع مترتب شده، لذا اولين بحث اين است که بياييم محل
نزاع را در اينجا تنقيح بنيم اين حالا ي مقدمه اي است براي ورود به بحث تا دنباله بحث انشاءاله شنبه.

نته اخلاق: عواقب گناه با تیه بر روایت از امام رضا(ع)

حديث است از امام هشتم(عليه السلام) در کتاب ميزان الحمه جلد سوم صفحه 465 آمده که حضرت م فرمايند «اتَّقُوا
.«هملالذي كانَ قد ع لمالع به نسفَي الذنب بذنقَةٌ للخَيراتِ، إنّ العبدَ لَيحمفإنّها م الذنوب

در اين روايت ي از آثار گناه را امام(عليه السلام) بيان م فرمايند. گناه آثار بسيار زيادي دارد، اصلا ما اگر در خود روايات و
ادعيه مراجعه بنيم، آثار مختلف براي گناه ذکر شده، اعم از دنيوي و اخروي، اعم از مادي و معنوي، درست است که حالا



شود، گناه اثرات من لاذنب له نم ند اين توبه التائب من الذنب کمن لاذنب له، ولار توبه بروايت داريم که اگر انسان گناه
دارد، و با توبه عقوبت دنيوي اش از بين م رود و بخشيده ميشود ، خوب آن هم خودش ي مقام است انّ اله يحب

التوابين، خودش ي مقام بزرگ هم هست، اما نفس انسان بالاخره وقت مبتلا به گناه شد، اين نفس آن قابليت و صفا و
شفافيت خودش را از دست م دهد، بعداً هم انسان هرچ هم زحمت بشد، معلوم نيست که دير واقعاً مثل اول بشود يا نه و
نفس انسان ي حقيقت بسيار عجيب است، ي عبارت را من م ديدم در کلمات ي از بزرگان فرموده بود، که نفس انسان

حالا شايد هم بر مضمون بعض احاديث هم باشد نفس انسان مثل کودک ميماند، کودک شما وقت که به دنيا م آيد کم کم
ه شنيد، بعد از دو سال خود اين بچه به زبان مشنود، اما بعد از آن بيند، کلمات را کم کم م شنود م کند م چشم باز م

آيد حرف م زند، نفس انسان هم همين طور است اگر انسان نفس را تربيت بند، نفس انسان به زبان م آيد ببينيد آيا فر
کرديد که ائمه سلام اله عليهم اجمعين چونه دعاها را م خوانند مثل دعاي ابو حمزه با اين طولان و مفصل بودن که هست،

اين چطور شده که اين موجود به اين حد از قرب اله رسيده که نفس او کلمات را القاء م کند، و جاري م کند بر زبان، اينها
که نرفتند جاي اين دعاها را ياد بيرند، اين مقام بزرگ روح آنها و نفس آنهاست که اين چنين است. 

ما بايد واقعاً خيل تلاش بنيم، خيل زحمت بشيم، خوب چرا ما وقت م خواهيم دعا بنيم، بلد نيستيم دعا بنيم ي دو تا
آيه يا از مضامين ادعيه را اگر ما حفظ کرده باشيم، اين را در قنوت نمازمان خيل هنر بنيم بخوانيم، اما آيا واقعاً با قطع نظر

از اين دعاها و اين مضامين انسان توانسته که خودش و آن جانش و آن روحش لب بشايد و با خدا صحبت بند، و ي چيزي
حالا نم توانيم بوييم وراي اينها ول در همين مسير مضامين دعاها اين امانش که هست اينه دعا توقيف نيست به اين معنا
که ادعون اطلاق دارد، هرچه م خواهيد شما دعا بنيد، اين ادعون يعن فقط دعاي کميل و دعاي ابو حمزه و دعاي سمات و

ند همين دعاهاست، اصلاکه شيعه بايد افتخار ب از چيزهاي دعاي صباح بخوانيد، البته افتخارمان به اين دعاهاست و واقعاً ي
براي عظمت ائمه نياز به هيچ دليل نداريم همين دعاها را انسان اگر عرضه بند اين دعاها از ي قلب معمول و ي نفس عادي
صادر نم شود، اين بايد ي علو روح خيل بالاي در کار باشد، تا ي همچنين دعاهاي صادر بشود، خوب آنچه م خواهم

عرض کنم، اين نته است با توجه به آن تشبيه که در کلام آن عالم بزرگوار بود که ي وقت من در گذشته ديده بودم، اين نفس
را انسان م تواند تربيت بند به اينجا برسد که خودش شروع کند صحبت کردن با خدا را، در حالت خلوت در حالت جلوت،
آنهاي که با خدا ارتباط پيدا م کنند، حت در حالت شلوغ و در حالت جلوتشان هم باز ارتباط را دارند اگر ي کس بويد
من فقط در حالت خلوت م توانم با خدا ارتباط پيدا کنم اين معلوم م شود، آن ارتباطش ي ارتباط ظاهري است، ارتباط

ريشه دار اين است که انسان وقت درس م گويد باز توجه اش به خداوند باشد، ما واقعاً خيل مغبون و خيل خسارت زده و
خيل بيچاره هستيم که س سال چهل سال پنجاه سال از عمرمان گذشته، اما هنوز نفس ما و روح ما به اين حد نرسيده و تأسف

اين است که تا آخر هم شايد همين طور باشد.

در اين روايت که عرض کردم اين است که انسان اگر نفسش را مراقب باشد، به ي همچنين جاي م رسد، اينه در روايت
مت را بر قلب او باز مچهل صباح اخلاص داشته باشد خداوند چشم هاي ح ه اربعين صباحاً اگر کسدارد که من اخلص ل
کند همين است يعن نفس او به ثمر م نشيند، حالا اين نفس لطيف نوران که خدا در درون ما اين شء و اين گوهر با ارزش را
قرار داده حالا انسان اگر آمد گناه کرد، اين آثار زيادي دارد، خوب ي از اين آثارش اين است که از اين امور محروم م شود،
اين نفس دير مهري بر دهان نفس خورده م شود که دير هيچ وقت شروع به سخن نخواهد کرد، آن وقت ي از آثاري که در

اين روايت آمده اين است که إنّ العبد اتقوا الذنوب از گناهان بپرهيزيد فإنّها ممحقة يعن مفنية، خيرات را از بين م برد همه را،
إنّ العبد ليذنب وقت عبد گناه م کند، فينس، اين را م خواهم عرض بنم فينس به العلماً الذي کان قد علمه، آن علم که

انسان ياد گرفته، ازعلم توحيد گرفته تا علوم عادي، اين از اين نفس محو م شود.

امروز ي چيزي ياد م گيرد اما فينس آنجاي که بايد به کار بياندازد در ذهنش نيست يادش م رود، ما از اين روايت استفاده
م کنيم که اگر در کنار علممان تقوا و توکل و توسل بر خداوند و ائمه معصومين عليهم السلام نباشد آنچه که ياد گرفتيم ممن

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=222
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=222


است در ي لحظه از ما بيرند و م گيرند، و ي سنت اله است چون قانون خدا اين است کس که گناه بند، خدا علم که
به او داده ازش م گيرد، حالا م خواهد جوان باشد پير باشد روحان باشد غير روحان باشد سيد باشد غير سيد باشد هرچه

م خواهد باشد.

ي گناه ولو گناه صغيره باشد اثر بر آن مترتب است، اختصاص به ذنب کبير ندارد نذاريم گناه وارد حريم ما بشود، حالا اگر
هم شده و متأسفانه شده، بياييم تا حد الامان ي مقداري تطهير بنيم خودمان را، زمان ما نداريم وقت ما نداريم، عمر بسيار
کوتاه است، انسان هم وقت همين طور سنّش بالا م رود ي امراض و مشلات زندگ و خانواده و داخل و اجتماع و اينها
اين قدر فراوان است، که آدم را مشغول م کند همين ي کسالت ظاهري کاف است، که دير انسان حال نماز خواندن ندارد،
الان م توانيم با نماز با نماز شب که خدا روزي ما بند واقعاً م توانيم خودمان را ي مقداري حفظ بنيم و اين کار را انجام
بدهيم ما خوب از رحمت خدا مأيوس نبايد باشيم و آن يأس از رحمت خدا هم خودش گناه کبيره است، بايد درد اصل ما اين

باشد که امروز چه مقدار آلودگ نفس پيدا کرديم چه مقدار تطهير پيدا کرديم چه مقدار مراقبت کرديم، چه مقداري تقرب به خدا
پيدا کرديم اين م شود اگر انسان اين درد هميش اش باشد تا آخر عمرش.

امروز من چرا نماز اول وقت نخواندم امروز من چرا نماز شب نخواندم امروز چرا من اين حرف را زدم چرا من آن آقا را از
خودم رنجاندم چرا اين نسبت را دادم، چرا اين فر بد را راجع به ديري کردم، اينها را انسان کاملا در مهاجه با خودش انسان

اگر باشد ي اميدي بايد داشته باشد، اميدواريم که خداوند به برکت اين ايام که مصادف با ولادت پيامبر است و اين سال که به
نام مبارک پيامبر اعظم مزين شد و واقعاً بهترين نام البته سال اميرالمؤمنين، آن هم همين طور بوده، ول آنها همه شعاع

پيغمبرند اميرالمؤنين خودش فرموده انا عبدٌ من أبيد پيامبر، همه شعاع پيامبر هستند اينها، با اينه ما م گوييم اميرالمؤمنين
نفس پيامبر است ول نفس است که شعاع پيامبر است، ظل پيامبر است، امسال که واقعاً به اين نام مزين شده ما هرچ بيشتر

آن پيامبر عظيم الشأن خودمان را بشناسيم، دستورات که و دين که آورده بشناسيم و بتوانيم انشاءاله در زندگ خودمان پياده
بنيم. والسلام


