
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » عام و خاص »

در تاریخ ۲۲ فروردین ۱۳۸۵

عام و خاص
جلسه 35 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

ال مرحوم امام قدس سره به فرمايش مرحوم نائيناش

فرمايش مرحوم محقق نائين را ملاحظه فرموديد که توضيحش را مفصل ديروز عرض کرديم، به اين فرمايش نائين مرحوم امام
رضوان اله عليه اشال کردند و مرحوم آقاي خوئ در حاشيه أجود التقريرات بر اين کلام استادشان اشال وارد نمودند.

مرحوم امام فرمودند: اولا ما ي جواب نقض داريم و آن اين است که خوب حالا اگر علم اجمال بين اقل و اکثر مثلا معنون
کنيد، دفتر که خوب خصوصيت يس، شما حالا آمديد دفتر را مطرح مال المنزل، ما ف الدار، ما ف باشد به عنوان ما ف

ندارد، بالاخره اين کس که علم اجمال بين اقل و اکثر دارد، اينجا ي عنوان وجود دارد و حت فرمودند، ما من موردٍ إ، اينه
ي عنوان بالاخره حالا يا عنوان زمان يا عنوان مان محقق است، شما الان م دانيد به زيد بدهاريد نم دانيد پنج تومان

بدهاريد يا ده تومان، خوب اما م دانيد که آن زمان که زيد به شما اين پول را داد چه زمان بوده يا در چه مان اين پول را
وييد مه به شما دين را در دفتر نوشته باشيد يا اينوجود دارد، بين اين فرمايند بين اينها چه فرق آورد به شما داد، امام م

دانم در فلان مان معين اين دين واقع شد، حالا نم دانم در آن مان يا زمان معين پنج تومان بوده يا ده تومان بوده.

جواب نقض مرحوم نائين در اين مبحث

موردي را پيدا نم کنيد که خال از ي عنوان زمان يا ي عنوان مان باشد، اين جواب نقض اي که ايشان م دهند و به
دنبالش م فرمايند: که اگر ي دنانيري داخل ي کيس باشد کس بيايد اين دنانير و اين کيس را ي جا تلف کند و از بين ببرد

آن وقت ندانيم که آيا مثلا صد دينار بوده يا هزار دينار اينجا از نظر ضمان همه فتوا م دهند بر اينه همان مقدار يقين را
ه اين دنانير در اين کيسه گذاشته شده و ما نمبوده معين هم بوده خوب بين اين کيس که اين در ي ضامن است، در حال

دانيم صد دينار است يا هزار دينار و اينه دين را در دفتر نوشته باشد چه فرق وجود دارد، بنابراين اين جواب به عنوان جواب
نقض مطرح فرمودند.

جواب حلّ مرحوم نائين در اين مبحث

در جواب حلّ م فرمايند، که اگر در موردي باشد که ما شمان ش در محصل باشد، ي عنوان بسيط در کار باشد و ما با

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/62
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


آوردن اقل نم دانيم آن عنوان بسيط محقق شد يا محقق نشد مثلا در باب وضو اگر آمديم گفتيم حقيقت وضو همان به وجود
آمدن حالت نفسان براي متوض است، حالا در اينجا وقت ش م کنيم که فلان جزء هم جزء براي وضو است يا نه چون آنچه

که مأمور به است ي عنوان بسيط واحد است، ش ما م شود ش در محصل و بايد احتياط کرد، ول در اينجا که دوران
بين اقل و اکثر در مورد ش در محصل نيست م فرمايند ما بايد نسبت به اکثر برائت جاري بنيم، اين جواب است که در

کتاب منهاج الوصول جلد دوم صفحه 279 عنوان فرمودند.

به استادشان مرحوم نائين ال مرحوم خوئاش

مرحوم آقاي خوئ (قدس سره) در همان حاشيه أجود التقريرات که در جلد دوم از همين چهارجلدي که در اختيار آقايان است
صفحه 355 آنجا خوب ملاحظه فرموديد که کلام نائين، روحش به اين مطلب برگشت که بين علم اجمال به ي سري از

تاليف در شريعت و علم اجمال به وجود مخصصات در کتب روائ که از آن تعبير م کرد به ما ف الدفتر مثلا فرق وجود
دارد.

 ايشان فرمودند که به نظر ما بين اين دو تا فرق وجود ندارد، مرحوم آقاي خوئ م فرمايند که در دوران بين اقل و اکثر ما باز
دو صورت داريم، اگر آن علم دوم آن مردد بين اقل و اکثر بود اينجا باز نسبت به اکثر بايد برائت جاري کنيم، اما اگر علم دوم

مردد بين اقل و اکثر نبود، ما بايد احتياط بنيم در اينجا، مثال که ايشان م زنند اين است، م فرمايند: اگر علم اجمال داريم
علم دوم است يا متعدد، ي دانيم اين ظرف ي نم ظرف نجس است، منته ه در ميان اين ظرف هاي متعدد، يبه اين
داريم به اينه زيد داراي ي ظرف نجس است و ظرف نجس زيد در ميان اين إنائات وجود دارد، پس ي علم اجمال اول

ظرف است يا بيش از ي دانيم ي از اين ظروف نجس است، نم داريم ظرف هاي متعدد اينجا هست علم داريم که بعض
ظرف و علم داريم به اينه إناء زيد هم نجس است و در ميان اين ظروف وجود دارد، اما معين هم نيست که اناء زيد کدام است،

خوب اگر ما بوديم و علم اجمال اول، ي ظرف نجس را که علم تفصيل به او پيدا م کرديم مثلا معين م شد که اين ظرف
دانيم ي از ظروف داشتيم نم گفتيم علم به نجاست بعض کرد م اول انحلال پيدا م نجس است آن علم اجمال تفصيلا

بوده يا بيشتر از ي حالا اين ي تفصيلا نجس است بقيه م شود ش بدوي، اما حالا که کنارش علم داريم که اجمالا اناء زيد
در ميان اين ظروف است و م دانيم اناء زيد نجس است حالا که آن ي دانه ظرف خارج شد باز دير نم توانيم ش بقيه را
بوييم ش بدوي است، باز نسبت به آن علم دوم که مردد بين اقل و اکثر نيست م فرمايند بايد احتياط کنيم، حالا همين مثال
اناء واحد است يا متعدد، زيدي که داراي اناء نجس است نم دانيم اناء زيد ي اگر علم دوم هم مردد بين اقل و اکثر شد نم

دانيم ي اناء واحد است يا اناء متعدد، ايشان م فرمايد در اينجاي که علم دوم معلوم بالاجمال دوم مردد بين اقل و اکثر است
شما وقت ي ظرف را آمديد خارج کرديد به عنوان اينه تفصيلا نجس است، علم اجمال دوم هم منحل م شود مرحوم آقاي

خوئ ي چنين تفصيل را دارند م فرمايند آن معلوم دوم اگر مردد بين اقل و اکثر نباشد با انحلال علم اجمال اول او از بين
نم رود اما اگر معلوم دوم مردد بين اقل و اکثر بود شما اگر ي ظرف را آورديد بيرون و تفصيلا دانستيد که اين ظرف ظرف

نجس است اينجا م فرمايند، علم اجمال دوم هم منحل م شود. اين را در همان صفحه 355 در حاشيه اجود التقريرات ذکر
کردند.

خلاصه فرمايش مرحوم خوئ از اين بحث

پس خلاصه فرمايش ايشان در اشال به استادشان به اين برم گردد که اگر علم دوم مردد بين اقل و اکثر نباشد حق با
شماست انحلال در کار نيست علم دوم گريبان ما را م گيرد بايد احتياط بنيم، اما اگر مردد بين اقل و اکثر شد م فرمايند



اينجا دير مجال براي احتياط نيست.

به فرمايش مرحوم خوئ الاش

اينجا ممن است که ي اشال به ذهن برسد نسبت به فرمايش مرحوم آقاي خوئ و آن اينه بين اين دو صورت، بالاخره چه
فرق وجود دارد، در صورت اول شما ي ظرف را خارج م کنيد اگر اين ي ظرف که خارج کرديد يا يقين داريد همين اناء
زيد است خوب علم اجمال اول با اين منحل م شود آن علم دومتان هم از بين رفته، چون اناء زيد خارج شد، اگر يقين داريد

که اين اناء زيد نيست خوب پس يقين داريد هنوز نجس در ميان انائات وجود دارد، اگر ش داريم که اين اناء، اناء زيد است يا
اناء زيد نيست مثلا پنج تا ظرف اينجاست، اول م گوييم علم اجمال داريم بعض از اينها نجس است يا ي يا مثلا دو تا،

خوب اگر ما بوديم و همين علم اجمال، وقت ي ظرف را خارج م کرديم علم اجمال منحل م شد، حالا اگر يقين داريم اين
ظرف، ظرف زيد نيست پس ظرف زيد هنوز بين انائات موجود است، اگر يقين داريم ظرف زيد است پس هر دو از بين رفته هم

علم اجمال اول و هم همان علم دوم چون اناء زيد آمد بيرون.

صورت سوم اين است که ش داريم اين ظرف که آمده بيرون اناء زيد هست يا اناء زيد نيست خوب اينجا باز الان ما بايد
احتياط بنيم چون هنوز احتمال م دهيم اناء زيد موجود بين اين انائات باشد و در مثال دوم باز اگر روي همين ميزان پيش

برويم به همين نتيجه م رسيم در مثال دوم م گوييم ي ظرف را خارج کرديم اگر ما هنوز نم دانيم اين ظرف اناء زيد هست
يا اناء زيد نيست پس احتمال م دهيم اناء زيد بين بقيه ظروف موجود باشد پس بايد احتياط کرد، اگر بفرماييد تفصيلا بدانيم اين

اناء اناء زيد است با صورت اول فرق نم کند در صورت اول هم اگر آن ظرف که خارج م شود تفصيلا بدانيم اناء زيد است
باز احتياط واجب نيست.

اشال استاد به فرمايش مرحوم خوئ (قدس سره)

که خارج م بين الصورتين است؟ اين انائ داريم با ذهن قاصرمان اين است که چه فرق که ما بر مرحوم آقاي خوئ الاش
شود اگر بدانيم اناء زيد است در هر دو صورت دير احتياط واجب نيست، اگر ندانيم اناء زيد است در هر دو صورت احتياط

واجب است اينه ما بياييم بين اين دو صورت فرق بذاريم با اين بيان هم که فرمودند که اين علم دوم يا مردد بين اقل و اکثر
است يا مردد نيست اين نم تواند فارق بين الصورتين باشد، بالاخره فرقش را ما نتوانستيم بفهميم. اين اشالات بود که حالا در

کلمات اين بزرگان بر مرحوم نائين ذکر شده، البته اگر باز دقت بشود ممن است که برخ از اشالات دير هم بر مرحوم
شويم. حالا وارد اصل بحث بشويم: مرحوم آخوند فرمودند محل نزاع آنجاي ر آنها را متعرض نموارد بشود، که ما دي نائين
به مخصص هم در کار نيست، م بحث علم اجمال از مولا صادر شد و اصلا عام ي نداريم، يعن است که ما علم اجمال

خواهيم ببينيم آيا اينجا فحص از مخصص واجب است يا نه؟

عليه پذيرفتند و برخ ه تعالدادند که اين تفصيل را بسياري از بزرگان پذيرفتند، امام رضوان ال تفصيل مرحوم آخوند ي
دير از بزرگان، م فرمايند که عام دو نوع است، اگر ي عام در معرض تخصيص باشد بناء عقلا در اصالة العموم در اين

است که بايد فحص بشود عقلا که م آيند اصالة العموم را جاري م کنند م گويند اصالة العموم را در آنجاي جاري م کنيم
که عام در معرض تخصيص نباشد، اگر ي عام در معرض تخصيص شد، آخوند م فرمايد يا يقيناً عقلا اصالة العموم را قبل
الفحص جاري نم کنند يا ما احتمال م دهيم همين احتمالش هم مانع از جريان اصالة العموم م شود احتمال م دهيم سيره

ه مراد از يته اي که وجود دارد در کلام مرحوم آخوند و توضيح نداده و آن اينعقلا استقرار پيدا کند براي بعد الفحص، ن



عام که در معرض تخصيص باشد و عام که در معرض تخصيص نباشد مراد چيست؟

مرحوم آقاي بروجردي قدس سره در کتاب لمحات آنجا آمدند سه احتمال در کلام مرحوم آخوند دادند و بعد اين سه احتمال را
رد کردند، ي احتمال چهارم را ذکر کردند لمحات صفحه 342، احتمال اول اين است که بوييم عام که در معرض

تخصيص است، يعن مخاطب ظن به مخصص پيدا بند مولا ي عام گفته بوييم اگر مخاطب ظن به مخصص پيدا کرد
اينجا قبل الفحص حق ندارد اصالة العموم را جاري بند م فرمايند اين احتمال باطل است براي اينه در جميع عمومات اين

که در معرضند ي عمومات گويد عمومات دو دسته اند ي دهد و م که آخوند دارد تفصيل م ظن وجود دارد، در حال
عمومات که در معرض نيستند، اگر بوييم مراد از معرضيت، ظن به مخصص است، خوب در همه عمومات وجود دارد.

احتمال دوم اين است که ما احتمال مخصص را بدهيم نه ظن به مخصص را، خوب م فرمايند اين هم باطل است، براي اينه
عقلا اصلا در مقابل احتمال مخصص اصالة العموم را جاري م کنند براي احتمال اعتناي به اين احتمال ندارند.

احتمال سوم اين است که علم اجمال به مخصص باشد، که آخوند آمده اصلا در محل نزاع گفته فرض ما در جاي است که
علم اجمال در کار نباشد، يعن بوييم در معرض تخصيص يعن علم اجمال داريم م فرمايند اين خلاف فرض کلام آخوند

است، بعد آمدند ي احتمال چهارم دادند و م فرمايند: عبارات کفايه با همين احتمال چهارم سازگاري دارد و آن اين است
م فرمايد ي وقت مردم در مقام محاوره و گفتو و خطابات شخص هستند مثلا الان ي آقاي مثلا م گويد امروز ظهر همه

ناهار بياييد منزل ما، ي خطاب شخص در محاورات شخصيه است و اينجا اگر ما احتمال بدهيم که اين آقا ي را استثناء
کرده يا نه، عقلا به اين احتمال اعتنا نم کنند بلافاصله اصالة العموم را جاري م کنند خصوصاً اگر عقلا از علما باشند.

ماحصل فرمايش مرحوم آخوند (قدس سره)

پس آخوند م فرمايند که دليل اصالة العموم بناء عقلا و سيره عقلاست و بايد ببينيم عقلا در کدام ي از عمومات، قبل الفحص
اصالة العموم جاري م کنند و در کدام بعد الفحص، ما وقت به عقلا مراجعه م کنيم همين عقلا در محاورات شخصيه اصالة

العموم را قبل الفحص جاري م کنند همين عقلا در عمومات که به عنوان قانون و مقنن و مشرع است اصالة العموم را بعد
الفحص جاري م کنند و اين کلام کلام درست است و ظاهراً بر آن اشال هم وارد نيست، آن وقت اين عبارت باق م ماند

که خوب حالاي که فحص واجب است چه مقدار واجب است، مقدار فحص بست دارد به اينه دليل فحص چه چيزي باشد،
اگر دليل فحص را علم اجمال قرار داديم به چه مقدار فحص واجب است؟ به مقداري که علم اجمال منحل بشود که ي مقدار

کم است اگر دليل وجوب فحص را همين دليل آخوند قرار داديم فحص به مقداري واجب است که يأس از مخصص حاصل
بشود بايد مجتهد آن قدر فحص بند که يأس از مخصص براي او حاصل بشود. اين هم تمام کلام در اين فصل. فردا فصل

بعدي را انشاءاله عرض م کنيم. و السلام 


