
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
قواعد فقه » قاعده الميسور »

در تاریخ ۲۲ خرداد ۱۳۹۵

قاعده الميسور
جلسه 4 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در دلیل استقراء بود که عرض کردیم این عبارةٌ اُخرای همان اصطیاد است و گفتیم قواعد فقهیه دو نوع است برخهایش
اصطیادی است و برخ هم مصرح است و فرق بین قواعد مصرحه و قواعد اصطیادیه در این جهت هست که ما در قواعد

مصرحه به اطلاق خود آن الفاظ وارده در قاعده متوانیم تمس کنیم مثلا اگر گفتیم این قاعدهی میسور ی قاعده مصرحه
است مگوئیم «المیسور لا یترک بالمعسور» هم در واجبات و هم در مستحبات جریان دارد، هم در کل و هم در کل جریان

دارد، هم در اجزاء و هم در شرایط به اطلاقش تمس مکنیم.

اما اگر ی قاعدهای شد قاعدهی اصطیادی در قواعد اصطیادیه ما چنین اطلاق نداریم و باید به همان قدر متیقّن از آنچه که از
موارد اصطیاد به دست مآوریم عمل کنیم و بیان کردیم ی قاعده هم میتواند اصطیادی باشد و هم متواند مصرحه باشد.

مرحوم نراق مفرمایند چون مواردی که در شریعت وارد شده قلیله است، از این موارد قلیله نمتوانیم این قاعده را به دست
.بیاوریم، مناقشه کردیم که این موارد قلیله نیست، موارد زیادی در شریعت داریم، این ی

ادامه کلام مرحوم نراق و اشال حضرت استاد به ایشان

باز ادامه کلام نراق مفرماید بر فرض که این موارد هم قلیله نباشد «و لن الحاصل منه ليس غير الظن الذي ليس بحجة»، این
مفید ظن است و این ظن حجیت ندارد. جواب این است که این موارد به اندازهای هست که برای فقیه اطمینان بیاورد، مجرد

حصول ظن نیست.

مفرماید «فهذا الأصل» ـ یعن همین قاعده میسور ـ «مما لا أصل له، و لا يحم بثبوت الحم الثابت للل للجزء بعد تعذر الل»
ما نمتوانیم از این موارد قلیله بوئیم اگر ی حم برای کل ثابت بود حالا که کل متعذّر است برای جزء ثابت است الا در دو

مورد، «إ ف موضع دل دليل خارج عل الثبوت» ی قرینهی خارجیه دلالت کند «أو ظهر من حال الآمر‐ بالقرينة‐ إرادة
ذلك» از حال آمر بفهمیم که آمر اراده کرده که اگر کل متعذر شد این حم برای بقیة الاجزاء هست.

کسان مثل مرحوم نراق یا هر فقیه که این قاعدهی میسور را منر است این بیان را دارد که اگر کل متعذر باشد حم برای
بقیة الاجزاء ثابت نیست الا اینه دلیل یا قرینهی خارجیه یا قرینهی داخلیه داشته باشد، آنهای که قاعدهی میسور را قبول دارند

عس این را مگویند که حم ثابت است الا در جای که دلیل باشد بر اینه این حم برای بقیة الاجزاء ثابت نیست.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1915
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/45


مرحوم نراق بعد مفرماید «و بالجمله» در این بالجملهاش مفرماید «إن علم ثبوت الحم للجزء بنفسه أيضا مع قطع النظر عن
كونه جزءا»، مفرماید ما ی مواردی داریم که علاوه بر اینه حم برای کل ثابت است، برای جزء ثابت است با قطع نظر از
اینه جزء است یعن به عنوان خودش، لا به عنوان اینه این جزء للل است همان حم ثابت للل برای جزء ثابت است مثال

مزند «كوجوب ستر العورة عن الناظر، فإنه علم حرمة نظره إل كل جزء منها، و وجوب ستره منه» ما مدانیم عورت را باید
از ناظر محترم پوشاند، حالا اگر کس قدرت ندارد تمام عورت خودش را بپوشاند بعض از او را متواند بپوشاند باز اینجا باید
بپوشاند، یا مثال دیرش در مورد زن که المرأة کلها عورة، حالا اگر جنازهی زن روی زمین هست ما پارچهای که تمام بدنش را
بپوشاند نداریم، بقیه همینطور عریاناً هست، همه فقها مگویند این واجب است حت اگر به ی مقداری که انشتهای پایش را
بتوانیم بپوشانیم باز مگویند واجب است. مرحوم نراق مگوید این گونه موارد ربط به قاعده میسور ندارد، در این موارد ما

از دلیل استفاده کردیم که همان حم ثابت للل برای جزء مع قطع النظر عن کونه جزءا ثابت است.

بعد ترق مکند «بل یمن أن یقال» در قبل از ترق مگوئیم فقط ببینیم حم برای جزء ثابت است، در بعد از ترق مگوید در
دلیل آمده عورت باید پوشانده شود، حالا عورت مرد یا عورت که خود زن کلّها عورة است و هر جزئ از بدن زن عنوان عورت

را دارد و لذا در پوشاندن موی سر به همین تمس مکنند، در شنیدن صدای زن بعض از فقها به همین تمس مکنند ولو
اینه در ذهنم هست ی وقت این را دنبال مکردم این ریشهی روای ندارد که المرأة کلها عورة، این در کلمات فقها آمده. حالا
اگر فرض کنیم روایت داریم مگوید عورت باید پوشانده شود، زن از سر تا پایش صدق عورت مکند و باید پوشانده شود این

دیر ربط به قاعدهی میسور ندارد.

همین جا تعلیقهای که بر این قسمت از فرمایش مرحوم نراق داریم این است که این اصلا از محل بحث در قاعده میسور خارج
است. هیچ فقیه که قاعده میسور را قبول دارد نمآید این موارد را بوید که این ی کل به نام عورت وجوب ستر دارد برای

ناظر محترم، حالا این صدق مکند بر هر جزئ از اجزاء عورت، بر کل و جزء، این اصلا بحث ندارد، آنچه محل بحث است این
است که ی حم به عنوان الل ثابت باشد، در این مثال عورت کل است، یعن هر جا که صدق علیه العورة، هر فردی هر
مصداق که صدق علیه العورة، حالا این انشت پای زن هم صدق علیه العورة، تمام بدنش هم صدق علیه العورة، این از محل

بحث خارج است.

در ادامهی کلام ببینید مرحوم نراق اینطور فرموده که «و منه يظهر وجوب ستر ما أمن من العورة ف الصلاة»، در صلاة هم
مگویند عورت را متوانید با لباس بپوشانید، با برگ یا دست بپوشانید، آنها هم ربط به قاعدهی میسور ندارد. نراق از اینجا
شروع مکند؛ «بخلاف غسل بعض أعضاء الوضوء إذا لم يتمن من غسل الجميع»، در واجبات وضو غسل الید من المرفق تا

انشتان واجب است، حالا اگر کس نیم از دستش را گچ گرفت و ی مقدارش باز است اینجا ایشان مگوید نمتوانیم با
.وئیم آن مقداری که باز است را بشوید! این یقاعدهی میسور ب

«الاستنشاق بأحد المنخرين إذا لم يتمن بهما إن قلنا: إنه جذب الماء من المنخرين» از مستحبات وضو استنشاق از هر دو
سوراخ بین است. بعض گفتهاند استنشاق من احد المنخرین است و بعض هم گفتند من المنخرین است، آنچه مستحب است

اش معیوب است و فقط از یطرف بین ی با هم انسان استنشاق کند، حالا اگر کس این است که از هر دو سوراخ بین
طرف متواند استنشاق کند مگوید اینجا قاعده میسور نمآید این دو.

«إحياء بعض ليلة أمر بإحياء جميعها»، در شب قدر استحباب مؤکد وجود دارد بر احیای لیلهی قدر، حالا اگر کس فقط نیم
ساعتش را متواند احیا کند، مفرماید فایده ندارد، این سه.

چهارمین مورد «قراءة بعض من الدعاء الذي وردت قراءته»، بعد مگوید «و مثل ذل»، یعن مثل همین چهار موردی که برای



شما بیان کردیم «صوم أيام من كل شهر، و أيام البيض» حالا اگر کس در ایام بیض فقط ی روز را متواند روزه بیرد فایده
ندارد، عمل ام داود را اگر کس قدرت ندارد همهاش را انجام بدهد مگوید فایده ندارد و استحباب ندارد، تسبیح الزهرا(سلام

اله علیها) اگر کس قدرت بر بعض از آن دارد فایده ندارد، لعن و سلام در عاشورا، کس قدرت ندارد صد سلام و یا صد لعن
را بوید، مگوید فایده ندارد اگر بخواهد بر پنج یا ده تا اکتفا کند، «و الذكر عند طلوع الشمس و غروبها» آن اذکار مستحب که

وارد شده هنام طلوع شمس و غروب شمس، اینها فایده ندارد «و قراءة خمسین آیه»، در روایات قرائت قرآن داریم که اگر
فرماید فایده ندارد. «و قراءة القدر سبعا عل40 آیه قدرت دارد بخواند م توانید لااقل خمسین آیه بخوانید، حالا اگر کسنم

القبر»، کنار قبر مرده هفت تا انا انزلناه مستحب است اگر شش تا بخوانید مرحوم نراق مگوید فایده ندارد!

یعن آن استحباب کل و آنچه شارع در آن هفت تا قرار دارد را مفرماید اثر ندارد، «و الاستغفار» 70 استغفار در نماز شب، «و
ه یری هم وجود دارد که آیا در نماز شب 300 بار العفو العفو العفو گفته شود یا اینبحث دی قول العفو» حالا این العفو ی

وقت از مرحوم والدمان یا از دیر آقایان پرسیدم فرمود آنچه هست 300 بار العفو و العفو است یعن مشود 600 بار، حالا اگر
کس قدرت ندارد مرحوم نراق مگوید فایده ندارد. اینها موارد کم هم نیست و خیل هم مهم است.

استدراک در کلام مرحوم نراق

بعد ی استدراک در آخر مکند مگوید اگر امر به ی مطلق یا به ی عام افرادی تعلق پیدا کرد گفت اکرم العلما یا اکرم
جمیع العلما، به عام افرادی نه عام مجموع، و حالا این ملّف قدرت ندارد که تمام علما را اکرام کند مفرماید به مقداری که
ممن هست اتیانش واجب است. «و السر فيه: كون كل واحد واحد من الأفراد مناطا للحم»، برای اینه هر واحد واحدی از

افراد مناط حم است.

مورد دوم که استدراک مکند «إذا ورد استحباب أمور عديدة، أو وجوبها ف فعل واحد» اگر استحباب یا وجوب امور عدیده در
وید ولتواند العفو را بنم در نماز شب 70 تا استغفار دارد، العفو دارد، دعای للاخوان هم دارد، حالا اگر کس فعل، مثلا ی

استغفارش را متواند بوید مانع ندارد، چون کل واحدٍ واحدٍ محقق شده ول در فعل واحد است، در ی نماز وتر است اما
چون هر کدامش به عنوان خودش حم آمده برایش این مانع ندارد.

باز مگوید «و من هذا القبيل: ما لو أمر بأشياء بالعطف، كقوله: أعط زيدا و عمرا و برا» آنجای که مولا گفت به زید، عمرو،
خالد و بر اینقدر پول بده و حالا فقط متواند به زید  بدهد اینجا باید به او بدهد نمتواند بوید حالا که نمتوانم همه را اعطا
کنم به هیچ کدام ندهم، به خلاف امر بالعفو که سیصد بار در نماز شب آمده «فإنه لم يعلم استحباب المائة منفردة»، حالا اگر

کس دویست بار مخواهد العفو بوید ایشان مگوید استحبابش ثابت نیست. دو سه مورد دیر اینجا اشاره مکند هفت
رکعت نافله ظهر، اگر کس بوید من دو رکعتش را مخوانم و بقیه را نمخوانم، چهار رکعت را مخوانم و بقیه را نمخوانم

فایده ندارد. چهار رکعت نافلهی مغرب، هشت رکعت نماز شب، «ثمان التهجد، فالأصل ف الل: عدم مشروعية البعض إذا تعذر
الجميع»، اصل در همهی اینها این است که بعض مشروعیت ندارد.

خلاصه فرمایش ایشان این است که ما در این مواردی که الآن ذکر کردند که موارد کم هم نیست آن عنوان متعلق برای حم
قرار داده شده، عنوان چیست؟ ثمان رکعات للظهر، عنوان ثمان رکعات للتحجد، اربعة رکعات للمغرب این عنوان وقت متعذر
شد ما دلیل نداریم بر اینه بقیه استحباب دارد شما بوئید این نمازها جدا جداست چهار تا دو رکعت است، این چهار تا دو

رکعت وقت مطلوبیت دارد برای شارع که هر چهار تا آورده شود روی بیان خود مرحوم نراق. اما اگر نشد نه.

اینها روی انار قاعدهی میسور است یعن اگر فقیه آمد قاعدهی میسور را انار کرد این درست است ول وقت ما مخواهیم



قاعدهی میسور را بپذیریم و این نته را که حالا ما در تنبیهات قاعدهی میسور خواهیم گفت کسان که قاعدهی میسور را
مگویند و معتقدند، ادعا ندارند که همان اثر و همان عنوان للل برای این میسور ثابت است!نه، ما این را خواهیم گفت اگر

کس هشت رکعت نماز نافلهی ظهر را نمتواند بخواند دو رکعت را خوانده، هیچ فقیه نمگوید تمام آن آثار هشت رکعت بر
این دو رکعت هم هست! ول آنچه مخواهیم ادعا کنیم اگر قاعدهی میسور را قبول کردیم چه اشال دارد بویم هشت رکعت را

نمتواند دو رکعت بخواند.

رفته سر قبر مرده هفت تا سوره قدر را نمتواند بخواند  دو تا بخواند، دو آیه بخواند، قاعده میسور تمام ینها را برای ما حل
مکند به این معنا که اصل مشروعیت و اصل آن استحباب در این میسور هم ثابت است. ما نمگوئیم آن اثر مترتب بر کل بر

این مترتب مشود ما مگوئیم اصل مشروعیت، مرحوم نراق مشروعیت را در تمام این موارد انار کرد، حالا پس ببینید نتیجه
این شد ما تتبع که کردیم از تتبع برای ما قاعدهی میسور اطمینان آور است، بعض از این جهات که ایشان آورده بود از محل

بحث خارج است، آنجای که عنوان صادق بر کل به عینه بر این جزء صادق است مثل مثال عورت، از محل بحث خارج است و
آن را فقها با قاعدهی میسور درست نمکنند. این موارد دیر هم که گفت ثابت نیست ما اگر قاعدهی میسور را قبول کردیم تمام

این موارد را مگوئیم مشروعیت دارد و اشال ندارد[1].

تا اینجا سه دلیل را بررس کردیم، ی استصحاب، ی اطلاق و ی هم استقراء.

دلیل چهارم بر قاعده میسور (اجماع)

دلیل چهارم اجماع است که برخ از کسان که قاعدهی میسور را قبول کردند به اجماع تمس کردند و گفتند اجماع داریم
ون ما عدا ذلك الجزء المتعذّر باق علره، بل يب لا يسقط بصرف تعذّر بعض أجزائه أو تعسأنّ الأمر المتعلّق بمرك عل»

مطلوبيته و وجوبه» اجماع فقهاست که اگر ی امری به ی مرکب تعلق پیدا کرد بعض از اجزاءش تعذر پیدا کرد یا تأثر پیدا
کرد و مشل شد آن امر نسبت به بقیه اجزاء ساقط نمشود[2].

فرماید «للإجماع علاین اجماع را خصوصاً در باب صلاة مرحوم شیخ انصاری(علیه الرحمه) تصریح کرده، شیخ انصاری م
قاعدة «الميسور لا يسقط بالمعسور» ف خصوص الصلاة كما يستفاد من التتبع» کس که تتبع کند در باب نماز این اجماع

وجود دارد.

نظر حضرت استاد نسبت به این دلیل

بحث در این است که آیا این اجماع، مرحوم بجنوردی در قواعد فقهیهشان مفرماید این اجماع را نسبت به بعض از مصادیق
قبول داریم، در باب حج، صلاة، آن هم در غیر اجزاء رکنیه، اما مگوید «لا يصح الاعتماد عل مثل هذه الإجماعات الت يمن
أن يون اتّفاقهم مستندا إل بعض هذه الأدلّة» مگوید این اجماع مدرک است. حالا این بحث هم در جای خودش هست الآن
مشهور مگویند اجماع مدرک به درد نمخورد ما در بحثهای مختلفمان گفتیم در مباحث اصولمان هم اثبات کردیم که

اجماع مدرک اشال ندارد ول حالا با قطع نظر از این اشال، با قطع نظر از اینه این اجماع آیا ی اجماع مدرک هست یا
نه؟

من عرضم این است که آیا ما متوانیم ی اجماع را از فتاوای فقها تحصیل کنیم یا نه؟ ما خودمان با توجه به آن مواردی که
در روز اول گفتیم تتبع که مکنیم باب قاعدهی میسور منحصر به صلاة نیست، در خیل جاها مسئله مطرح شده، من عرض



کردم قاعدهی میسور در عبادات مآید مثالش فراوان است، در معاملات مآید چند تا مثال زدیم، در واجبات در مستحبات، در
جزائیات در باب حدود و احام، اینها همه قاعدهی میسور را جاری کردند و به نظر ما تحصیل این اجماع لیس ببعیدٍ و متوانیم

این اجماع را از فتاوای فقها به دست بیاوریم.

مرحوم شیخ انصاری ی عبارت دارد که مفرماید «للإجماع عل قاعدة «الميسور لا يسقط بالمعسور» ف خصوص الصلاة
كما يستفاد من التتبع، و إن كانت هذه القاعدة منقّرة ف غيرها» اگر چه که این قاعده منقره است یعن در غیر باب صلاة،
نیست منقحه اینجا همان منقره است. عرب به گودال کوچ گفتهاند این منقحه بوده که شده منقره! حرف درست بعض

مگوید منقر[3]، حت نقار مگویند بین زید و عمرو ی نقاری به وجود آمد یعن ی کدورت کم! شیخ مگوید در غیر باب
صلاة هم ی گودال کوچ برای این قاعده وجود دارد یعن جایاه دارد اما انصافش این است که منقر نیست، در باب

صلاة درست است فروعات زیادی برایش وجود دارد اما در غیر باب صلاة هم متوانیم بیائیم برای این قاعده جایاه درست
کنیم به نظر ما متوانیم به اجماع اخذ کنیم و مشل ندارد. این چهار دلیل تمام شد.

ان شاء اله فردا بحث قرآن. بردید در تفاسیر و آیات ببینید آیا از آیات قرآن برای قاعده میسور متوانیم دلیل بیاوریم یا خیر.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ عوائد الأيام ف بيان قواعد الأحام، ص: 268و 269: سلّمنا، و لن الحاصل منه ليس غير الظن الذي ليس بحجة، فهذا
الأصل مما لا أصل له، و لا يحم بثبوت الحم الثابت للل للجزء بعد تعذر الل، إ ف موضع دل دليل خارج عل الثبوت، أو

ظهر من حال الآمر‐ بالقرينة‐ إرادة ذلك.و بالجملة، إن علم ثبوت الحم للجزء بنفسه أيضا مع قطع النظر عن كونه جزءا،
كوجوب ستر العورة عن الناظر، فإنه علم حرمة نظره إل كل جزء منها، و وجوب ستره منه، فلو تعذر ستر بعض جسد المرأة

عن الناظر دون بعض، وجب، لحرمة النظر إل كل جزء منه بخصوصه.بل يمن أن يقال: إنه تصدق العورة عل كل جزء منها و
عل الل، فه مطلقة بالنسبة إل الجميع، و الل من أفرادها، و إن كان المجموع أيضا فردا‐ كالماء ‐ فل حم متعلق بالعورة

يتعلق بل فرد مستقلا، و لا يسقط بسقوط الحم عن الجميع.و منه يظهر وجوب ستر ما أمن من العورة ف الصلاة أيضا،
بخلاف غسل بعض أعضاء الوضوء إذا لم يتمن من غسل الجميع، أو الاستنشاق بأحد المنخرين إذا لم يتمن بهما إن قلنا: إنه

جذب الماء من المنخرين، أو إحياء بعض ليلة أمر بإحياء جميعها، أو قراءة بعض من الدعاء الذي وردت قراءته.و مثل ذلك صوم
أيام من كل شهر، و أيام البيض، و عمل أم داود، و تسبيح الزهراء عليها السلام، و اللعن و السلام ف العاشوراء، و الذكر عند

طلوع الشمس و غروبها، و قراءة خمسين آية ف كل يوم، و قراءة القدر سبعا عل القبر، و الاستغفار، و قول: «العفو» ف الوتر، و
قراءة «إنا أنزلناه» ألف مرة ليلة القدر، و غير ذلك.نعم لو أمر بمطلق، أو عام بالعموم الأفرادي، و تعذر الإتيان بالجميع، يجب

الإتيان بما أمن إجماعا. و السر فيه: كون كل واحد واحد من الأفراد مناطا للحم، و متعلقا للإثبات و النف بنفسه، من غير كونه
كذلك تبعا، و إن كان فهم ذلك بالدلالة الالتزامية التبعية، و لنه غير تعلق الحم تبعا، الذي هو المانع من جريان الاستصحاب.و
كذا اللام فيما إذا ورد استحباب أمور عديدة، أو وجوبها ف فعل واحد، كاستحباب كل من «الاستغفار» و «العفو» و «الدعاء

للإخوان» ف الوتر، و لا يسقط أحدها بسقوط الباقين، لأن كّ منها مستحب مستقل، و لم يثبت ارتباط البعض بالبعض.و من هذا
القبيل: ما لو أمر بأشياء بالعطف، كقوله: أعط زيدا و عمرا و برا، فإن الأصل عدم توقف البعض عل البعض، بخلاف الأمر ب
«العفو» ثلاثمائة مرة، فإنه لم يعلم استحباب المائة منفردة، و كذا ثمان ركعات نوافل الظهر، و أربع المغرب، و ثمان التهجد،

فالأصل ف الل: عدم مشروعية البعض إذا تعذر الجميع، إ مع الدليل.و من يقول بثبوت الحم للأجزاء حينئذ، يقول بمشروعيته
مطلقا.

[2] ـ القواعد الفقهية (للبجنوردي، السيد حسن)، ج4، ص: 135: [الأمر] الثالث: الإجماع و الاتّفاق عل أنّ الأمر المتعلّق بمركب
لا يسقط بصرف تعذّر بعض أجزائه أو تعسره، بل يون ما عدا ذلك الجزء المتعذّر باق عل مطلوبيته و وجوبه.



ةُ: حفرة فبئر: بعيدة القعر كثيرة الماء. لسان العرب، ج‌5، ص: 229: و النُّقْر :نْقَر[3] ـ كتاب العين، ج‌5، ص: 145: و الم
الارض صغيرة ليست ببيرة.


