
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » عام و خاص »

در تاریخ ۱۹ فروردین ۱۳۸۵

عام و خاص
جلسه 32 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

تنبيه چهارم از تنبيهات تمس به عام در شبهه مصداقيه

مرحوم آخوند در «کفايه» تنبيه چهارم را با عنوان «بق شء» ذکر مکنند و اين را بحث مکنند که در دوران بين تخصيص و
تخصص، آيا با اصالة عدم التخصيص ـــ که همان اصالة العموم است ـــ متوانيم تخصص را اثبات کنيم؟ در موردي که مولا

بويد «أکرم العلماء » و ما بدانيم زيدي وجود دارد که واجب الإکرام نيست، و يا آن که خود مولا در ي دليل دير بويد
«لايجب إکرام زيدٍ »، در چنين موردي که يقين داريم زيد واجب الإکرام نيست، ش مکنيم که عدم وجوب اکرام به عنوان

تخصيص است (يعن زيد عالم است و واجب الإکرام نيست) يا اين که زيد اصلا عالم نيست و تخصصاً  از أکرم العلماء خارج
است؛ آيا اينجا متوانيم بوييم در ش در تخصيص أکرم العلماء ، اصل عدم تخصيص است و با اصالة العموم بوييم أکرم

العملماء تخصيص نخورده است و در نتيجه، اثبات کنيم خروج موضوع زيد را (تخصص را)؟

ثمره اين بحث در اين است که اگر گفتيم در دوران بين تخصيص و تخصص، با اصالة العموم تخصص را اثبات مکنيم، نتيجه
اين مشود که تمام احام ديري که بر عنوان عالم مترتب است، بر زيد مترتب نخواهد بود؛ چون وقت مگوييم تخصصاً
خارج است، يعن او عالم نيست؛ اما اگر قائل به تخصيص شديم، زيد فقط از نظر وجوب اکرام تخصيص خورده است، اما

دير احام که بر عالم مترتب است، بر او بار مشود.

کلام مرحوم آخوند

مرحوم آخوند در «کفايه» اين مطلب را نمپذيرند و در آن اشال مکنند. مفرمايند: نمتوانيم بپذيريم اصالة العموم تخصص
را اثبات کند. عبارت ايشان اين است: « فيه إشال، لاحتمال اختصاص حجيتها بما إذا شُ ف کون فرد العام محوماً

بحمه» ؛ مدانيم که عقلا اصالة العموم را در محاورات جاري مکنند، اما نمدانيم که آيا دايره اين اصالة العموم توسعه
دارد يا آن که اختصاص دارد به موردي که ي فرد از افراد عام(عالم) وجود دارد و نمدانيم که او نيز وجوب اکرام دارد يا نه؟

هنام که مولا مگويد «أکرم العلماء» ، مگوييم اصالة العموم مگويد اکرام همه علما واجب است. آخوند مفرمايد: اين
اصالة العموم در کجا جاري مشود؟

دو احتمال مدهيم؛ ي احتمال اين که دايره اصالة العموم توسعه داشته باشد و موردي را هم که ندانيم عالم است يا نه؟ شامل

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/62
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


شود. احتمال دير اين است که بوييم اگر در مورد فردي که يقيناً عالم است، ش کرديم که حم وجوب اکرام دارد يا ندارد؟
اصالة العموم مگويد داخل در حم است. مثلا در مورد «عمرو» بعد از اين که عالم بودنش محرز شد، اگر ش کرديم که

وجوب اکرام دارد يا نه؟ به اصالة العموم تمس مکنيم و مگوئيم وجوب اکرام دارد. دليل حجيت اصالة العموم بناي
عقلاست که ي دليل لب است؛ در دليل لب نيز بايد به قدر متيقّن اخذ شود. در اينجا که نمدانيم آن دليل که بر حجيت اصالة

العموم دلالت دارد، توسعه دارد يا محدود است؟ 

چون دليلش بناي عقلا (دليل لب) است، بايد به قدر متيقن اخذ شود؛ و قدر متيقن از دليل حجيت اصالة العموم جاي است که
بدانيم فرد داخل در موضوع است. يعن بدانيم اين فرد عالم است، اما در حم وجوب اکرام او ش داشته باشيم. اين توضيح
عبارت مرحوم آخوند. ممن است بوييد مرحوم آخوند مگويد احتمال دارد؛ احتمال هم فايدهاي ندارد. در جواب مگوييم:
چون دليل حجيت اصالة العموم بناي عقلاست و بناي عقلا دليل لب است، بايد قدر متيقنش را اخذ کرد که همين حجيتها بما
اذا ش ف کون فرد العام محوما بحمه است. نمتوان گفت چون مرحوم آخوند کلمه احتمال را آورده پس بايد آن را رد

کرد.

اشال به مرحوم آخوند

کس به مرحوم آخوند اشال مکند که شما به ما ياد داديد در اصول عمليه، مثبتات اصول عمليه حجت نيست؛ اما در باب
امارات، مگويند مثبتات امارات حجيت دارد؛ به عنوان مثال، اگر خبر واحدي ي لازم عقل داشته باشد، مثبتات آن تماماً

حجيت دارد. ي از مثبتات، عس نقيض هر قضيهاي است؛ اگر گفتيد «کل نارٍ حارةٌ » عس نقيضش مشود «ما ليس بحارٍ
هر کس گوييم «أکرم العلماء » يعنم در هر قضيهاي است. حال، در اينجا وقت س نقيض، لازمه عقلليس بنارٍ »، اين ع
که عالم است وجوب اکرام دارد «کل عالم يجب إکرامه »، عس نقيضش مشود «من لايجب إکرامه فليس بعالم ». آن وقت

اشال اين است که اصالة العموم از اصول عمليه شرعيه نيست و ي از امارات است که مثبتات آن (يعن لوازم عادي و
عقلاش) حجيت دارد.

مستشل مگويد: از شما سؤال مکنيم در اينجا که خود مولا گفته «لايجب اکرام زيد» ، و ما ش داريم که اين زيد عالم
است و اکرامش واجب نيست تا بشود تخصيص، و يا آن که اصلا عالم نيست تا بشود تخصص؟ اگر عس نقيض را که لازم
عقل اصالة العموم است، جاري کرديم، عس نقيض مگويد «من لايجب إکرامه فليس بعالم »؛ پس، بايد تخصص را نتيجه

بيريم و بوييم زيد عالم نيست. پس خلاصه اشال به مرحوم آخوند اين است که چرا شما ملتزم به مثبتات اصالة العموم که
ي از امارات است، نمشويد؟

جواب مرحوم آخوند

مرحوم آخوند که عرض کردم مرحوم محقق عراق نيز همين نظريه آخوند را پذيرفته است، گويا در جواب مخواهند بفرمايند:
اين اصالة العموم هر چند از امارات است و از اصول عمليه نيست، اما مانند ساير اصول عمليه، مثبتات اصالة العموم نيز

حجيت ندارد. چرا که ما تابع دليل اصالة العموم هستيم؛ دليل إنّما يثبت الملزوم لللازم، مگويد که دليل بناء عقلاست، و بناي
عقلا مگويد اصالةالعموم در مورد زيد مشوک فقط اکرام او(ملزوم) را اثبات مکند، اما اثبات کننده لازم نيست. عبارت

آخوند اين است: «والمثبت من الأصول اللفظيه وإن کان حجةً اصول لفظيه چون از اماراتند، مثبتاتشان هم حجيت دارد؛ إ أنّه
لابدّ من الاقتصار عل ما يساعد عليه الدليل ، بايد بر مقداري که دليل مساعد آن است، اقتصار کنيم؛ ولا دليل هاهنا إل السيرة



وبناء العقلاء ، دليل در اينجا سيره و بناي عقلاست ولم يعلم استقرار بنائهم عل ذل براي ما معلوم نيست که بناي عقلا در اين
اصول لفظيه بر همين باشد؛ يعن علاوه بر اين که ملزوم بخواهد ثابت شود، لازم هم ثابت مشود؛ در نتيجه، اين بحث

اختصاص به اصالة العموم ندارد.

تمام اصول لفظيه مانند اصالة الإطلاق و اصالة عدم القرينه که تحت عنوان اصالة الظهور قرار مگيرند، طبق نظريه مرحوم
آخوند، هر چند اصل عمل نيستند، اما مثبتاتشان حجيت ندارد و نمتوانند آن لازم عقل را اثبات کنند.

ذکر ي نته

ته را نيز بايد ذکر کنيم: اين که مرحوم آخوند و به تبع ايشان مرحوم محقق عراقدر توضيح اين فرمايش مرحوم آخوند، اين ن
بين ملزوم و لازم تفي مکنند و مگويند دليل حجيت فقط شامل ملزوم مشود، علاوه بر اين، به همان نتهاي که قبلا هم در

باب تمس به عام در شبهه مصداقيه گذشت، توجه دارند. ي از نات اين بود که دليل عام نظر به کبري دارد و نه صغري.
«أکرم العلماء » فقط نظر دارد به اين که «کل عالم يجب إکرامه »، اما آيا اين شخص واجب الإکرام است يا نه؟ نظري به

صغري ندارد. مگويد اگر در مورد عالم ش کردي وجوب اکرام دارد يا نه؟ يجب إکرامه، اما اين که بويد زيدي که لايجب
اکرامه، فليس بعالم، دير ناظر به اين لازم عقل نيست؛ که همين معنا، پايه عدم جواز تمس به عام در شبهه مصداقيه بود.

ثمره اين بحث را عرض کرديم؛ علاوه بر آن مثال، در بحث «ماء الاستنجاء» اين معنا مسلّم بين الفقها است که ماء الاستنجاء
منجس نيست؛ يا غساله اين منجس نيست؛ اگر غساله به جاي برخورد کرد، آن را نجس نمکند.

اما نمدانيم که آيا خودش هم نجس است و منجس نيست يا اين که اصلا نجس نيست تا منجس باشد؟ اگر قائل به تخصيص
شديم، مگوييم ماء الاستنجاء ي از نجاسات است که منجس نيست، و در نتيجه، طاهر و مطهر نيست. اما اگر قائل به

تخصص شديم، يعن گفتيم نجس نيست تا بخواهد منجس باشد، اينجا آثار آب طاهر بر آن بار مشود؛ و در نتيجه به وسيله ماء
را تطهير کنيم. بيان مرحوم آخوند را عرض کرديم، با آن توضيح و تقريري که مرحوم محقق عراق توانيم جايالاستنجاء م
برايشان ذکر کردند؛ روي اين بيان دقت بفرماييد، ببينيم که آيا اين را متوانيم بپذيريم يا آن که نياز به مناقشه دارد. والسلام. 


