
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » عام و خاص »

در تاریخ ۰۲ اسفند ۱۳۸۴

عام و خاص
جلسه 17 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بيان مرحوم محقق اصفهان در مورد جواز تمس به عام در شبهه مصداقيه

مرحوم محقق اصفهان قدس سره در جلد دوم «نهاية الدرايه» صفحه 454 دليل را از طرف قائلين به جواز تمس به عام در
شبهه مصداقيه ذکر منمايند که بعد آن را مورد مناقشه قرار مدهند. خلاصه اين دليل به چند مطلب برمگردد: مطلب اول اين

است که قائلين به جواز تمس مگويند اگر ظهور عام در عموم منعقد شد و استقرار پيدا کرد، بعد از ورود مخصص، اين
ظهور تبديل و انقلاب پيدا نمکند و نمتوان گفت که عام عنوان ديري پيدا مکند؛ طبق قاعده «الشء لاينقلب عما هو عليه»

، انقلاب در ي شء محال است. اين مطلب با مطلب که مرحوم آخوند و ديران بيان مکردند که با ورود مخصص، عام
عنوان ديري پيدا مکند، مخالف است. مطلب دوم اين است که مرحوم اصفهان در اين دليل مگويند: فعليت هر حم به

اين است که آن حم واصل به ملف شود؛ بنابراين، اگر حم به ملف نرسد، به مرحله فعليت نمرسد.

در مرحله فعليت است که مخصص متواند عام را تخصيص بزند، با آن معارضه کند و حجيت عام را از بين ببرد. در توضيح
اين مطلب م فرمايند: هرچند استاد ما مرحوم آخوند خراسان بين مرحله فعليت و تنجز قائل به فرق است، ول ما فرق بين
مرحله فعليت و تنجز نمبينيم؛ حم اگر به ملف نرسد و ملف نسبت به او جاهل باشد، در مرحله انشاء باق مماند و دير
عنوان فعليت پيدا نمکند. ريشه اين مطلب به آن برمگردد که حقيقت حم بعث و زجر است. در باب اوامر که امر و طلب

است، عنوان بعث را داريم و در باب نواه، عنوان زجر؛ و بعث و زجر در موردي امان دارد که انبعاث امان داشته باشد و
آن مورد علم است؛ بنابراين، در جاي که مخاطب جاهل است، انبعاث امان ندارد. طبق نظريه مرحوم آخوند علم شرط براي
تنجز تليف است؛ کفّاري هم که عالم به احام ما نيستند، «أقيموا الصلاة» بالفعل شاملشان مشود، منته چون جاهلند و
جهل عنوان عذر دارد، اينها معذورند؛ اما براساس بيان مرحوم اصفهان، در جاي که علم وجود ندارد، بعث به مرحله فعليت

نمرسد و در همان مرحله انشاء باق مماند.

بعد از اين نته، نتيجه مگيريم که خاص در مقداري که فعليت دارد با عام مزاحمت مکند و حجيت آن را ساقط مکند.
بنابراين در مثال: «أکرم العلماء» و «لاترم الفساق من العلماء» ، در عالم فاسق که فسقش معلوم و محرز است، مخصص

فعليت دارد و مگويد اکرامش واجب نيست و بله جايز هم نيست؛ اما در مورد شبهه مصداقيه، خاص فعليت ندارد؛ چون
نمدانيم که او فاسق است يا فاسق نيست؟ وقت خاص فعليت نداشت، دير قدرت براي معارضه با عام را ندارد و چون در
مقدمه اول گفتيم که با آمدن خاص، عام عنوان جديدي پيدا نمکند و ظهورش در عموم استقرار دارد، بنابراين، در مورد فرد

مشوک به عام تمس مکنيم. ايشان با اين بيان مگويند که تمس به عام در شبهه مصداقيه جايز است.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/62
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=43


فرق بين عادل واقع و عادل مشوک

وجود دارد. در جاي فرق دانيم عادل است يا فاسق، يکه نم است و کس که عادل واقع گويد بين آن کسن مستدل مل
که عالم عادل واقع است، اينجا حم العام بالنسبة إل العالم العادل الواقع، حم واقع است؛ اما وجوب اکرام نسبت به

عالم که عدالت و فسقش مشوک است، عنوان حم ظاهري دارد. اما نته جديد اين است که مگويند اين حم ظاهري مانند
احام ظاهريه دير نيست. در اصول در موردي که ي حم موضوع دارد و آن موضوع مقيد به جهل به حم واقع است،

حم ظاهري نام دارد.

مرحوم اصفهان از طرف مستدلين مفرمايد: وجوب اکرام علماء نسبت به عالم مشوک العدالة والفسق ي حم ظاهري
است، اما مانند دير احام ظاهريه نيست؛ چرا که در موضوع آن احام ظاهريه، جهل به حم واقع اخذ شده است. اما

به نام وجوب اکرام علما موجود است و مترتب شده عل م فعلح م ظاهري در اينجا اين است که الان يمقصود از ح
موضوع که در آن جهل به حم واقع نيست؛ بله (موضوع محوم بحم مخالفٍ واقع ) موضوع اخذ شده مخالفت با حم

واقع است؛ و بين اين دو فرق است. موضوع حم واقع(اکرام)، عادل واقع است؛ اما در اينجا با اين قيدي که مربوط به
حم واقع است مخالفت دارد.

نمدانيم اين فرد عادل واقع است يا نه؟ مگوييم ظاهراً همان حم وجوب اکرام براين فرد مترتب است. پس، کسان که
تمس به عام در شبهه مصداقيه را صحيح مدانند، به اين نات توجه کامل دارند؛ و بين حم واقع و ظاهري فرق قائلند.

خلاصه آن که اين استدلال دو بزناه اصل دارد؛ ي اين که مخصص بعد از آمدنش به عام عنوان نمدهد؛ و دوم اينه فعليت
حم به وصول به ملف است و تعارض بين خاص و عام در جاي است که هر دو فعل باشند.

نقد کلام مرحوم صاحب منتق الأصول

اين دليل با دليل که مرحوم آخوند در کفايه بيان کردند، فرق دارد؛ اما در کتاب «منتق الأصول» اين تعبير آمده که اين بيان
برمگردد به همان بيان که مرحوم آخوند در وجه اول به عنوان جواز تمس به عام در شبهه مصداقيه ذکر کردند. اما در رد

فرمايش ايشان بايد گفت: وجه اول بر اين پايه استوار بود که ي عام داريم که حجيت دارد و ي خاص هم داريم که در
است و به عام در شبهه مصداقيه تمس وک باقوک حجيت ندارد؛ بنابراين، عام بر حجيت خودش در مورد مشمورد مش

مکنيم؛ و بيان شد که در اينجا عام عنوان پيدا نمکند. مرحوم آخوند نيز در مقام جواب گفتند که خاص به عام عنوان مدهد
و از همين راه به وجه اول جواب دادند.

لن در اين دليل، با قاعده «الشء لاينقلب عما هو عليه» استدلال مرحوم آخوند را باطل مکنند و مگويند خاص به عام
عنوان نمدهد. فرق دير اين دليل با وجه اول در اين است که مبناي اين دليل آن است که حم تا مادام که واصل به ملف

نشود فعليت پيدا نمکند و تا هنام که فعليت پيدا نند، بين خاص و عام تعارض به وجود نمآيد.

جواب مرحوم محقق اصفهان از اين دليل

 مرحوم اصفهان خودشان از اين دليل جواب دادهاند؛ مبن بر آن که مخصص ي مدلول مطابق و ي مدلول التزام دارد.
مدلول مطابق «لاترم الفساق من العلماء» اين است که علماي فاسق نبايد اکرام شوند. اما مدلول التزاماش اين است که



حم عام را مقصور بر بعض از افراد مکند؛ م گويد وجوب اکرام در «أکرم العلماء» فقط محدود به عدول است. حال، در
فرد مشتبه(شبهه مصداقيه) مدلول مطابق مخصص از کار مافتد؛ چرا که مدلول مطابق مربوط به جاي است که فاسق بودن

شخص احراز شود؛ اما چرا مدلول التزاماش از کار بيفتد؟ مدلول التزاماش اين است که «لاترم الفساق» از اول عام را
مقصور بر علماي عدول مکند؛ پس، بايد عادل بودن شخص نيز احراز شود تا وجوب اکرام بيايد. و چون در اينجا عادل بودن

مشوک است، وجوب اکرام هم نخواهد بود.

ال جواب مرحوم اصفهاناش

اشال اين جواب آن است که اين جواب طبق اين مبنا که بين دلالت مطابق و التزام در حجيت متابعت نباشد، درست است.
نزاع وجود دارد که ما نيز در سال گذشته به طور مفصل آن را مطرح کرديم که اگر در موردي مدلول مطابق از حجيت ساقط

شد، آيا مدلول التزام نيز از حجيت ساقط مشود يا نه؟ عدهاي از اصوليين قائلند به اين که مدلول التزام همان طور که در
وجود تابع مدلول مطابق است، در حجيت نيز تابع آن است؛ بنابراين، با از بين رفتن مدلول مطابق، حجيت مدلول التزام نيز

از بين مرود. اما برخ قائلند که مدلول التزام فقط در وجود تابع مدلول مطابق است؛ اما در حجيت تابع آن نيست؛ بنابراين،
حجيت مدلول التزام با از بين رفتن مدلول مطابق باق است. حال، اين جواب مرحوم اصفهان طبق مبناي دوم درست است
که بوييم مدلول التزام در حجيت تابع مدلول مطابق نيست. چند نته مهم هنوز باق مانده که انشاءاله فردا عرض مکنيم.

والسلام.


