
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 9 (شرايط عوضين) »

در تاریخ ۲۶ اردیبهشت ۱۳۹۵

دروس بیع ‐ شرايط عوضين
جلسه 106 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

در جلسه گذشته بیان شد که از کلمات محقق اصفهان متوانیم ی قاعدهای را استخراج کنیم و آن قاعده این است که اگر
شارع ی بناء عرف را امضا فرمود و دلیل بر اختصاص به عرف ی زمان خاص نداشته باشیم، باید بوئیم به این معناست

که تا یوم القیامه عرف هر بنای در همان مورد داشته باشد شارع آن را امضا کرده است. جاهای زیادی اثر پیدا کرده و آثاری بر
آن مترتب مشود.

 

تبیین دیدگاه محقق اصفهان

حال ممن است اینطور هم بوئیم که در خود «احل اله الْبيع»، شارع بیع را (یعن آنچه را که عرف بدان بیع مگوید) امضا
کرده است (همانگونه که مرحوم شیخ انصاری در ماسب فرمود) یعن احل اله بیع عرف را، آنچه که در میان عرف عنوان بیع

را دارد.

در نتیجه معنای آن، امضاء «ما بن علیه العرف بیعاً» است، هر معاملهای را که عرف مگوید عنوان بیع را دارد، مگوید ممن
است مصادیق در زمان خود شارع اصلا نبوده باشد. این مطلب که در کلمات بعض از فقهاست که «احل اله الْبيع» یعن آن

بیع متعارف موجود در زمان شارع، «اوفُوا بِالْعقُودِ» یعن آن عقود متعارف موجود در زمان شارع، این حرف اشتباه است.

قُودِ» یعنفُوا بِالْعوآیا «ا ،(ر هم مفید استبرای بحثهای اجتهادی دی چون این فرمایش مرحوم اصفهان) ر؛به بیان دی
مصادیق عقود رایج در زمان شارع، یا هر چیزی که «یصدق علیه العقد»؟ دو مبنا وجود دارد؛ ی مبنا این است که مگویند

«اوفُوا بِالْعقُودِ» یعن عقود رایج در زمان شارع، اگر ی عقدی در زمان ما به وجود بیاید، «اوفُوا بِالْعقُودِ» شامل حال او
نمشود، مخصوصاً اگر الف و لام در «العقود» را هم الف و لام عهد بیریم، اما مبنای دوم این است که «ما یصدق علیه

العقد»، هر چه که عقد بر آن صدق مکند ولو مصداقش در زمان شارع هم نباشد.

 حال این بیان مرحوم اصفهان به نظر ما ی راه دیری را برای مجتهد باز مکند؛ چون برگشت این راه و این نزاع به این
است که بالأخره لفظ عقود انصراف به عقود زمان شارع دارد یا اطلاق دارد؟ به این برمگردد که یا ما باید ادعای اطلاق کنیم
(مثل اینه خودِ مرحوم امام وقت مخواهند عقد بیمه را با «اوفُوا بِالْعقُودِ» تصحیح کند، مفرماید عقود اطلاق دارد و «هذا
عقدٌ»)، یا بحث انصراف را باید مطرح کنیم. بعد مگوئیم چه قرینهای برای انصراف وجود دارد که این بحث در آنجا مطرح

مشود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1751
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


اما این راه که مرحوم اصفهان ط مکنند بحث اطلاق و انصراف نیست. شارع با «احل اله الْبيع» یا «اوفُوا بِالْعقُودِ» امضا
مکند آنچه را که عرف بنا مگذارند بر اینه «هذا بیع»، نه اینه امضای «ما یصدق علیه البیع» باشد که بحث را ببریم روی
اطلاق و انصراف، بله امضای ی بناء عرف است. حالا اگر در ی عرف یا در ی زمان ی چیزی را بیع مدانند، اما در

ی زمان دیر او را بیع ندانند، این هم از اینجا خارج مشود.

به نظر ما با دقت فراوان که در کلام مرحوم اصفهان کردیم، ایشان ی راه دیری را درست مکند و آن اینه این ادلهی
امضاییه را بیاوریم روی امضای بنای عرف. هر چیزی که عرف بنا گذاشت «أن هذا عقدٌ»، وفای به آن واجب است، بنا

گذاشت «أن هذا بیع». لذا این مطلب که مرحوم اصفهان دارند خودش ی نتهی اجتهادی جدیدی است و راه را برای مجتهد
هموارتر مکند.

نتیجه آنه؛ اگر بخواهید در آن نزاع وارد شوید، کلمات را ببینید، مگویند اگر قرینهای بر انصراف داشتیم که داشتیم، اگر
نداشتیم «احل اله الْبيع» مطلق است و «البیع» اطلاق دارد، «اوفُوا بِالْعقُودِ»، «العقود» جمع محّی به الف و لام است و

افادهی عموم مکند (یا اطلاق یا عموم) و از این راهها باید وارد شویم، اما این راه که مرحوم اصفهان ط مکند مفرماید
»، «احل اله الْبيع»، یا «المیل یال»، «الموزون یوزن»، شارع «ما بن علیه العرف بعنوان أنه میل» یا «ما «اوفُوا بِالْعقُودِ
بن علیه العرف بعنوان أنّه بیع» را امضا مکند، «ما بن علیه العرف بعنوان أنه عقدٌ» را امضا مکند، دیر مجال برای بحث

اطلاق، انصراف، قرینهی بر انصراف باق نمماند.

ایشان به این فتوای مشهور ی اشال تناقض و تهافت وارد کردند، مشهور مگویند اگر ی چیزی میل در عصر رسول
خدا(صل اله علیه و آله) است، این میل إل یوم القیامه، ولو در زمانهای بعد هم از میل بودن خارج شده باشد، اما متشرعه
متدینین باید با این معاملهی میل کنند تا روز قیامت. اگر ی چیزی موزون بوده هذا، اگر ندانیم عادت شارع بر چ بوده؟ به

عرف عام مراجعه مکنیم و اگر عرف عام هم مشخص نباشد یا اختلاف در آن باشد، به عرف خاص مراجعه مکنیم، این فتوای
مشهور است.

 

اشال محقق خوی بر دیدگاه مشهور

اشال مرحوم خوئ این است که در این فتوا جمع بین قضیتین متنافیتین شده یعن جمع بین قضیهی خارجیه و قضیه حقیقیه
شده، به این بیان؛ در جای که مگوئید عرف زمان شارع، این مشود قضیهی خارجیه. قضیهی خارجیه یعن آن قضیهای که

موضوعش افراد موجود در خارجاند یعن اگر گفتیم میل یعن آنچه در زمان معین (که زمان رسول خداست) میل، این قضیه
خارجیه شد. پس نسبت به صدر این فتوا قضیه مشود قضیهی خارجیه (بوئیم «المیل» یعن «المیل الموجود ف زمن

.(«یلالرسول بعنوان أنه م

اما نسبت به ذیل فتوا قضیه حقیقیه است یعن ذیل فتوا این بود که اگر شارع عادت نداشت و در زمان شارع تقدیری برای آن
جنس معین نشده باشد، «ما اتفقت علیه البلدان إل یوم القیامه»، یا «لل بلدٍ» حم خاص آن بلد را دارد و این ذیل، قضیه

حقیقیه است و این ربط به میل موجود در عالم خارج ندارد. مگوئیم اگر ی شیئ «مما اتفقت علیه البلاد» شد، این میل
است.

محقق خوی مفرماید چونه شما ی روایت واحده «المیل یال» را به گونهای معنا مکنید که ی بخش آن مشود
قضیهی خارجیه و ی بخش مشود قضیه حقیقیه؟ در انشاء واحد محال است جمع بین القضیتین که بوئیم هم قضیه مشود

قضیه حقیقیه و هم مشود قضیه خارجیه.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


ایشان بعد از این اشال مفرماید: «فلا مناص عن حمل الروایات الواردة ف المسألة»، این روایات که ما داریم یا باید حمل بر
قضیه خارجیه کنیم یا حقیقیه و چون ظاهر از قضایا (یعن خارجیه بودن) نیاز به مؤونه و قرینه دارد، اینجا باید حمل بر قضیه

یل یا موزون بودن در زمان نب؛ زیرا م«زمان النب أو موزوناً ف یلاکانت م کنیم، «إذ لا خصوصیة للاشیاء الت حقیق
یل و موزون بودن در زمان پیامبر خصوصیتیل أو الوزن» است وگرنه مم «ما یتعارف فیه الندارد و بیان ح خصوصیت

ندارد.

ایشان در ادامه مفرماید روایت «ما کان من طعام سمیت فیه کیلا أو وزناً لا یجوز بیعه مجازفةً» (که قبلا خواندیم)، این هم نظر
به همین قضیهی حقیقیه دارد، «سمیت» یعن «یتعارف فیه أنه میل، یتعارف فیه أنه موزونٌ».

محقق خوی در بیان نتیجه مفرماید: «و علیه ما تعارف کیله أو وزنه ف زمان الشارع إن بق عل حاله فلحقه حمه»، حال اگر
م ما صدق علیه العنوان فندارد، «و الا فالمتبع فیه ح یل است بحثبینیم میل بوده الآن هم مگندم یا جو در زمان شارع م

کل زمان بل ف کل بلد، فلو کان الشء میلا أو موزوناً ف بلد و معدوداً ف بلدٍ آخر و لحقه ف کل بلدٍ حمه عل النحو
المتعارف»؛ حال اگر اختلاف بلدان شد، هر بلدی حم همان بلد را دارد، منته ایشان دلیل این را ذکر نمکنند، دلیل ایشان

همان بیان بود که مرحوم اصفهان مطرح کردند که امضاء بنا العرف است.

باز ی استثنای مکنند (که این استثنا در کلمات مرحوم شیخ هم بود)، مفرماید: «نعم لو کان نص أو اجماعٌ تعبدی... فیلتزم
به»؛ اگر ی نص داشتیم که «هذا میل» و شارع گفته من با این معامله میل مکنم یا اگر اجماع تعبدی که کاشف از قول
معصوم باشد، دست ما بسته مشود. ایشان مفرماید ما نص داریم که دراهم و دنانیر ربوی است و ربا در آن جریان دارد،

پس معلوم مشود میل و موزون است.

بعد مفرماید: «لن الامر لیس کذل أما النص فمعدوم و اما الاجماع فغیر متحقق»، خیال همه را راحت مکند، نه نص داریم
بر میل و موزون بودن شیئ و نه اجماع داریم بر میل و موزون بودن شیئ، «فإن اغلب القائلین بذل  بل کلهم عللوا

کلامهم بانصراف الادله و الروایات إل زمان من صدر منه الحم و لا یشمل غیر زمانه، فشف الاجماع التعبدی من مثل هذه
اللمات من الامور الصعبة»؛ کسان که این فتوا را دادند مگویند ادله و روایات انصراف به زمان شارع دارد و مسئلهی
انصراف را مطرح کردند نه اینه بویند اینجا اجماع وجود دارد، ما از کلام و فتوای ایشان اجماع را استفاده نمکنیم.

بعد از اینه مگویند ما نص یا اجماع بر میل یا موزون بودن شء خاص نداریم، نتیجهگیری کرده و مفرماید: «فتحصل أن
المیزان ف کون شٍ میلا هو ما صدق علیه المیل و الموزون ف أی زمانٍ فإنه حینئذٍ لحقه حمه».[1]

 

تبیین دیدگاهها در مسأله

در اینجا باید دید محقق خوی چه روش اجتهادی را ط مکند. گاه اوقات ی نظریهای، تحقیق از محقق که مطرح مشود
روش اجتهادی ایشان را ببینید که چونه است؟ مرحوم اصفهان رفت روی اعتبار و بناء العرف و امضاء بناء العرف و به آن
نتیجه رسید. مرحوم شیخ انصاری فرمود وقت به روایات مراجعه مکنیم، استفاده کردن این فتوای مشهور از روایات مشل
است و به هیچ وجه این فتوای مشهور را نمتوانیم از روایات استفاده کنیم. ی عدهای از فقها آمدند از راه حمل بر حقیقت
شرعیه و عرفیه و عرف خاص وارد شدند که آن را هم مرحوم شیخ مورد مناقشه قرار داد و فرمود بحث ما مصداق است و

بحث مفهوم نیست که سراغ اینها برویم.

بنابراین، در این مسأله چند روش اجتهادی وجود دارد؛



1) ی راه این است که ببینیم این فتوا از روایات استفاده م شود یا نه؟

2) اگر از روایات استفاده نشد، مرحوم شیخ انصاری در پایان نسبت به اجماع تسلیم شد.

3) راه اجتهادی سوم راه مرحوم اصفهان بود که مفصل بیان کردیم.

4) ی راه چهارم هم از مرحوم سیدعبدالحسین لاری نقل کردیم که مسئلهی طریقیت و موضوعیت بود که شواهدی اقامه کرد
بر اینه این عنوان میل و موزون در روایات طریقیت دارد، برخلاف خود شیخ انصاری و برخلاف مشهور که این مسئلهی

میل و موزون در روایات را برایش موضوعیت قائل شدند.

5) اما این راه هم مرحوم خوئ ط م کند و مگوید اولا این فتوا اشالش این است که جمع بین دو قضیهی خارجیه و
حقیقیه است و جمع بین اینها در انشاء واحد نمشود.

 

دیدگاه محقق خوی ارزیاب

اشال اول: اولین اشال که بر محقق خوی وارد مشود آن است که خود ایشان استعمال لفظ در اکثر از معنا را جایز
مداند، حال چه اشال دارد نسبت به ی زمان قضیه حقیقیه بشود (یعن نسبت به ی سری از مصادیق قضیه حقیقیه بشود)

و نسبت به ی سری از مصادیق قضیه خارجیه شود، اشالش چیست؟!

به عبارت دیر؛ (طبق آنچه مرحوم شیخ فرمود) اینجا بحث مصداق است و در مصداق اگر اختلاف به وجود بیاید بوئیم نسبت
به این مصادیق قضیه خارجیةٌ، نسبت به این مصادیق قضیه حقیقیةٌ، بوئیم نسبت به گندم، جو، ارز که در زمان شارع میل

بودند «میل إل یوم القیامه»، نسبت به غیر اینها قضیه حقیقیه است یا «ممن اتفق علیه البلاد»؛ عرف عام، نشد عرف خاص.
پس اولا از راه استعمال لفظ در اکثر از معنا وارد مشویم.

اشال دوم: مگوئیم بحث مصداق است و مانع ندارد نسبت به بعض مصادیق قضیه حقیقیه بشود و نسبت به بعض بشود
خارجیه.

اشال سوم: قضیه خارجیه یعن آن قضیهای که موضوع خارج معین دارد و حمش هم برای همان است، شما اگر گفتید
طلاب موجود در سال 1394، مشود قضیه خارجیه. اینجا ما مگوئیم گندم موجود در زمان رسول خدا و گندمهای مفروض

«إل یوم القیامه میل»، کجای این شد قضیهی خارجیه؟! اگر حم فقط برای همین گندم موجود در زمان رسول خدا بود مشد
قضیهی خارجیه، اما ما مگوئیم این گندم و گندمهای موجود تا قیامت همه میل، لذا گویا محقق خوی برای تعریف قضیه

خارجیه و حقیقیه ی تعریف دیری را مطرح کردند که این هم اشال دیری است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «و قد ذكرنا أن هذا الذي ذكرنا ذكره المشهور مشل، بل مستحيل فان الالتزام بأن ما تعارف ف زمان النب(ص) كونه
ميلا أو موزونا كك إل الأبد سواء خرج عن كونهما ميلا أو موزونا أم لا، يقتض كون القضية خارجية ثم الالتزام فيما لم
يتعارف وزنه أو كيله ف ذلك الزمان بون الميزان فيه العرف العام أو العرف الخاص يقتض كون القضية حقيقة فهما لا

يجتمعان ف إنشاء واحد فان النظر ف القضية الخارجية ال الأفراد الخارجية فقط، و ثبوت الحم لها إل الأبد أى ما دام موجودا



مه و فأي زمان تحقق صدق عليه ح وجود الموضوع مطلقا و كونه مفروض الوجود بحيث أنه ف القضية الحقيقية إل و ف
أي زمان خرج عن كونه ميلا أو موزونا يرتفع عنه الحم سواء كان ميلا ف زمان الشارع أم لم ين كما إذا ثبت وجوب الإكرام

عل العلماء فإنه يدور مدار صدق موضوع ف أي زمان وجودا و عدما فلو كان شخص عالما ثم نس علمه يرتفع عنه وجوب
الإكرام.

و عل هذا فلا مناص عن حمل الروايات الواردة ف المسألة أما عل القضية الحقيقية أو عل القضية الخارجية، و لن الظاهر
منها كون القضية الحقيقية إذ لا خصوصية للأشياء الت كانت ميلا أو موزونا ف زمان النب(ص) أو زمان الأئمة(ع) و انما

النظر فيها ال بيان حم كلما يتعارف فيه اليل و الوزن و يدل عل ذلك قوله(ع) و ما من طعام سميت فيه كيلا أو وزنا لا يجوز
بيعه مجازفة، و عليه ما تعارف كيله أو وزنه ف زمان الشارع ان بق عل حاله فلحقه حمه و ا فالمتبع فيه حم ما صدق عليه

مه علكل بلد ح بلد آخر فلحقه ف بلد و معدودا ف يلا أو موزونا فء مكل بلد فلو كان الش كل زمان بل ف العنوان ف
النحو المتعارف، نعم لو كان هنا نص أو إجماع تعبدي مصطلح ليون كاشفا عن رأى المعصوم عل مقالة المشهور فيلتزم به

كما ورد النص بون الدراهم و الدنانير ربويا مطلقا و لن الأمر ليس كك أما النص فمعدوم و أما الإجماع فغير متحقق فإن
أغلب القائلين بذلك، بل كلهم عللوا كلامهم بانصراف الأدلة و الروايات المتقدمة إل زمان من صدر منه الحم و لا يشمل غير

زمانه فشف الإجماع التعبدي من مثل هذه اللمات من الأمور الصعبة.

فتحصل ان الميزان ف كون الشء ميلا أو موزونا هو ما صدق عليه الميل و الموزون ف أي زمان كان فإنه ح لحقه حمه. و
من هنا ظهر أنه لو عاملا ف بلد و كان المبيع ف بلد آخر فالعبرة ببدل فيه وجود المبيع كما ذكره المصنف لصدق عنوان الميل

أو الموزون أو المعدود عليه فلحقه حمه. و لو تعاقدا ف الصحراء رجعا ال حم بلدهما، و لو تعاملا ف البر بين البلدين و
اختلف عرفهما ف كون ذلك الشء من الميل أو الموزون و شك ف لحقوه بهما فيرجع ال عمومات صحة العقد فان المقدار

الثابت من المخصص انما كان ميلا أو موزونا أو معدودا لا يجوز بيعه مجازفة و هذا المتاع الموجود ف الصحراء ليس بميل
قطعا لعدم لحوقه بإحدى البلدين كما يف ف عدم الميلة عدم اللحوق و عل هذا فيتمسك بالعمومات فيحم بصحة المعاملة
يلا أو موزونا و انما الشك فكونه م الشبهة المصداقية لعدم كون الشك ف ون من قبيل التمسك بالعام فعليه مجازفة فلا ي

اعتبار الشارع اليل هنا و ا فهو ليس بميل قطعا كما عرفت.» مصباح الفقاهة (الماسب)، ج5، ص344‐343.


