
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (ادامه بحث تنبيهات) »

در تاریخ ۲۱ اردیبهشت ۱۳۹۵

تنبیهات استصحاب: اصالة تأخّر الحادث
جلسه 104 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

طلیعه بحث

آخرین تنبیه که ان شاء اله در بحث تنبیهات استصحاب مطرح مشود، تنبیه است که هم مرحوم شیخ(اعل اله مقامه
الشریف) در امر الحادی عشر در رسائلهای قدیم صفحه 397 است[1] و همچنین در بحث اقل و اکثر در صفحه 293[2] عنوان
فرموده و خود مرحوم آخوند هم در کفایه در تنبیهات باب اقل و اکثر متعرض شدند، حالا ما طبق بیان که شیخ در رسائل دارد

امروز عنوان مکنیم تا بحث را دنبال کنیم.

عنوان تنبیه این است که اگر ی مرکب متعلق امر باشد و بعض از اجزاء این مرکب متعذّر باشد یعن ملّف عاجز است از
انجام دادن بعض از این اجزاء مرکب، حالا عنوان بحث این است که اصل در اینجا چه اقتضائ دارد؟ آیا با تعذّر بعض الاجزاء

این وجوب الباق در اینجا به قوت خودش ثابت هست؟ بوئیم بقیة الاجزاء وجوبش به قوت خودش باق است و باید بقیة
الاجزاء آورده شود یا اینه نه، با تعذّر ی جزء مأمور به متعذر مشود و تلیف کاملا ساقط مشود، این نزاع بیان سادهاش

همین بود که عرض کردیم.

بیان دقیقترش این است که این جزئیت یا این شرط که در اینجا متعذر است آیا به نحو مطلق اخذ شده یا اینه مشروط به حال
الاختیار است. آیا ملّف این جزء برایش واجب است مطلقا؟ یعن من غیر تقییدٍ بحالة الاختیار، این مولا مخواهد باشد این جزء

برای او مطلوبیت دارد نه اینه فقط در حال اختیار برای او مطلوبیت داشته باشد، مطلقا متعلق امر واقع شده. اگر این چنین
بود نتیجه این مشود وقت این جزء متعذّر شد اصلا این کل از وجوب ساقط مشود.

اگر گفتیم این جزء در اینجا وجوبش منوط به حال قدرت و اختیار است مولا مفرماید إذا تمنت من هذا الجزء فأت به اما اگر
شود. و همین بحث اصولنیاور، اینجا به این معناست که با تعذّر این جزء وجوب از بقیة الاجزاء ساقط نم قدرت نداشت

قاعدهی المیسور است یعن ما در قاعدهی المیسور ی از جهت روایات نبوی و علوی باید بحث کنیم، روایات که وارد شده از
آن روایات ببینیم قاعدهی میسور را متوانیم استفاده کنیم یا نه؟ ی هم از جهت همین بحث اصول و قاعدهی اصولاش.

اینجا اگر ما بوئیم بعد از اینه این جزء برای ما متعذر شد، ش مکنیم در وجوب الباق اصالة البرائه را جاری مکنیم،
اصل برائت عن الوجوب است. در مقابل بعض آمدند استصحاب وجوب را مطرح کردند که مرحوم شیخ در بحث اقل و اکثر
دو بیان برای استصحاب وجوب دارد و در این مبحث استصحاب سه بیان برای استصحاب دارد و عمدهی بحث این است که

این استصحابها و این سه تصویری که مرحوم شیخ برای این استصحاب مطرح کرده آیا قابل قبول هست یا نه؟ و چه فرق
بین این سه تا تصویر وجود دارد، حالا کلام شیخ را امروز ی مقداری بحث کنیم روشن کنیم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1752
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


کلام مرحوم شیخ در بحث

مرحوم شیخ در رسائل مفرماید این استصحاب وجوب باق یعن آن بقیهای که ممن هست ما استصحاب وجوبش را جاری
کنیم، مرحوم خوانساری در شرح دروس فرموده است این استصحاب باطل است، بوئیم قبل از اینه این جزء متعذر باشد بقیة
الاجزاء واجب بوده، الآن که این جزء متعذر شد استصحاب کنیم وجوب بقیة الاجزاء را، به حسب ظاهر این استصحاب صحیح

نیست، چرا؟

مفرماید «لأن الثابت سابقا قبل تعذر بعض الأجزاء وجوب هذه الأجزاء الباقية تبعا لوجوب الل» ما آن مستصحب که داریم
وجوب غیری و وجوب تبع بقیة الاجزاء به تبع وجوب کل وجوب دارد، ی دارد، یعن وجوب تبع قبل تعذّر بعض الاجزاء ی

دارد، به قول ایشان ی وجوب مقدّم دارد.

آن وجوب یقیناً مرتفع شده، چرا؟ برای اینه کل الآن منتف است حالا که ذی المقدمه که کل منتف است پس آن وجوب تبع و
خواهید اثبات کنید؟ «و الذي يراد ثبوته بعد تعذر البعض هو الوجوب النفساست، الآن چه چیزی را م منتف مقدم

الاستقلال» آنچه مخواهیم الآن در اینجا اثبات کنیم با استصحاب وجوب نفس استقلال است، وجوب نفس استقلال حالت
سابقه ندارد، معلوم الانتفاع سابقاً است این بقیةالاجزاء ی وجوب نفس استقلال ندارد تا ما بخواهیم او را استصحاب کنیم.

پس بدواً این استصحاب مواجه با ی اشال خیل واضح و خیل روشن است که وجوب تبع قطعاً منتف است و وجوب
استقلال هم نبوده، شما چه چیزی را مخواهید اینجا استصحاب کنید. پس ی استصحاب اینجا به میدان آوردند که مگوئیم

وجوب مقدم را مخواهیم اثبات کنیم این قطعاً منتف است و وجوب نفس را مخواهید استصحاب کنید از اول قطعاً
موجود نبوده.

سه توجیه مرحوم شیخ در مقابل اشال مرحوم خوانساری

مرحوم شیخ سه تا توجیه برای این استصحاب مآورد؛ توجیه اول این است که به نحو استصحاب کل قسم ثالث وارد شویم.
در بحث اقل و اکثر بیانشان این است که «المستصحب هو مطلق الوجوب بمعن لزوم الفعل من غير التفات إل كونه لنفسه أو
لغيره»، یعن در آنجا مگویند ما مآئیم کل را کل وجوب است ول کاری به نفس و غیریاش نداریم مگوئیم اول در ضمن
ی فردی موجود شده و بعد هم مخواهد در ضمن ی فردی قرار بیرد آن هم هر فردی که باشد، کل را استصحاب کنیم که

اینجا باید دقت کرد ببینیم آیا آن عبارت که شیخ در اقل و اکثر دارد که این عبارت «بناء عل أن المستصحب هو مطلق الوجوب
بمعن لزوم الفعل من غير التفات إل كونه لنفسه أو لغيره‌» این بیان آنجاست.

بیان اینجا این است که «من جواز إبقاء القدر المشترك ف بعض الموارد»، ما قدر مشترک در مواردی که عرف قبول مکند و
مساعد است، «من جواز إبقاء القدر المشترك ف بعض الموارد و لو علم بانتفاء الفرد المشخص له سابقا بأن المستصحب هو

مطلق المطلوبية المتحققة سابقا لهذا الجزء و لو ف ضمن مطلوبية الل إلا أن العرف لا يرونها مغايرة ف الخارج لمطلوبية الجزء
ف نفسه»، عرف مطلوبیت جزء در ضمن مطلوبیت کل را که بشود مطلوبیت غیری، با مطلوبیت نفس جزء مغایر نمداند،

مگوید این همان است.

اختلاف بین دو کلام مرحوم شیخ (استصحاب و اقل و اکثر)

اینجا ی بیان این است که این اصلا استصحاب کل قسم اول بشود؛ یعن ما بوئیم شیخ اینجا نمخواهد استصحاب کل قسم



ثالث کند، شیخ مخواهد بوید ما مطلق الوجوب را مگوئیم این بقیةالاجزاء قبلا وجوب داشتند یا نه؟ کاری به نفس و
غیریاش نداریم، وجوب داشتند، حالا که این جزء متعذر شده آن وجوب کل را استصحاب مکنیم خواه نفس باشد یا غیری

باشد، ی بیان این است که بوئیم قبلا در ضمن غیری بوده و الآن غیریاش از بین رفته و تبدیل به نفس شده، مشود
استصحاب کل قسم ثالث. ی بیان دوم این است که بوئیم این با آن ی است، عرف مگوید این وجوب نفس همان وجوب

غیری است، یعن عرف اصلا دو فرع نمداند اینجا.

عبارات شیخ اینجا مختلف است؛ ما باشیم و آن عبارت اقل و اکثر، اصلا بوی استصحاب کل قسم ثالث هم نمدهد ما باشیم و
این عبارت در استصحاب، مشود استصحاب کل قسم ثالث منته عجیب این است که حالا در ذیلش الا أن العرف لا یرونها
داند، این یا دلیل بر اجرای استصحاب کلشان مغایر نمالخارج عرف مطلوبیت غیری اجزاء را با مطلوبیت نفس مغایرةً ف

قسم ثالث است، بوئیم عرف مگوید همان است و این همان فرع است و اصلا فرق نمکند و از این باب بوئیم این نوع
استصحاب کل قسم ثالث را جاری مداند یا اینه این تعلیل و این استدراک به درد استصحاب کل قسم اول مخورد.

دو توجیه دیر هم شیخ دارد، این را ببینید که ان شاء اله روز شنبه خدمت آقایان مرسیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ فرائد الاصول، ج‌2، ص: 684: الأمر الحادي عشر. قد أجرى بعضهم الاستصحاب ف ما إذا تعذر بعض أجزاء المركب
فيستصحب وجوب الباق الممن. و هو بظاهره كما صرح به بعض المحققين غير صحيح لأن الثابت سابقا قبل تعذر بعض

الأجزاء وجوب هذه الأجزاء الباقية تبعا لوجوب الل و من باب المقدمة و هو مرتفع قطعا و الذي يراد ثبوته بعد تعذر البعض هو
الوجوب النفس الاستقلال و هو معلوم الانتفاء سابقا. و يمن توجيهه بناء عل ما عرفت من جواز إبقاء القدر المشترك ف بعض
الموارد و لو علم بانتفاء الفرد المشخص له سابقا بأن المستصحب هو مطلق المطلوبية المتحققة سابقا لهذا الجزء و لو ف ضمن

مطلوبية الل إلا أن العرف لا يرونها مغايرة ف الخارج لمطلوبية الجزء ف نفسه.
[2] ـ فرائد الاصول، ج‌2، ص: 497: و للقول الثان استصحاب وجوب الباق إذا كان الملف مسبوقا بالقدرة بناء عل أن

المستصحب هو مطلق الوجوب بمعن لزوم الفعل من غير التفات إل كونه لنفسه أو لغيره أو الوجوب النفس المعلق بالموضوع
الأعم من الجامع لجميع الأجزاء و الفاقد لبعضها و دعوى صدق الموضوع عرفا عل هذا المعن الأعم الموجود ف اللاحق و لو

مسامحة فإن أهل العرف يطلقون عل من عجز عن السورة بعد قدرته عليها أن الصلاة كانت واجبة عليه حال القدرة عل السورة
و لا يعلم بقاء وجوبها بعد العجز عنها و لو لم يف هذا المقدار ف الاستصحاب لاختل جريانه ف كثير من الاستصحابات مثل

استصحاب كثرة الماء و قلته فإن الماء المعين الذي أخذ بعضه أو زيد عليه يقال إنه كان كثيرا أو قليلا و الأصل بقاء ما كان مع
أن هذا الماء الموجود لم ين متيقن الثرة أو القلة و إلا لم يعقل الشك فيه فليس الموضوع فيه إلا هذا الماء مسامحة ف مدخلية

الجزء الناقص أو الزائد ف المشار إليه و لذا يقال ف العرف هذا الماء كان كذا و شك ف صيرورته كذا من غير ملاحظة زيادته و
نقيصته.


