
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 9 (شرايط عوضين) »

در تاریخ ۲۰ اردیبهشت ۱۳۹۵

دروس بیع ‐ شرايط عوضين
جلسه 103 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

در بحث میل و موزون، عمدهی بحث نسبت به این فتوای مشهور، اجماع بود که ادعا شده و مرحوم شیخ انصاری نیز تقریبا
این اجماع را پذیرفتهاند و ملاحظه فرمودید که در این اجماع، هم از نظر صغری و هم از نظر کبری مناقشه داریم.

بیان دیدگاه گروه از فقها در کلام شیخ انصاری

مقداری هم راجع به این بحث شود خیل که مرحوم شیخ در اثناء این بحث عنوان کردند (که به نظرم رسید ی ر مطالباز دی
خوب است)، آن است که ایشان نقل کردهاند که جماعت از فقها گفتهاند دلیل ما برای اینه ملاک، عصر رسول خدا(صل اله

علیه و آله) است، ملاک در تقدیر همان عادت شرع است؛ «لزوم حمل اللفظ عل المتعارف عند الشارع» یعن پیداست این
گروه از فقها به اجماع تمس نردند (که این خود، ی از موهنات اجماع است)؛ زیرا میل را به میل در زمان رسول خدا و

موزون را به موزون در زمان رسول خدا حمل مکنند و نیامدند به اجماع تمس کنند.

بنابراین این دسته از فقها، ی قاعدهای را در میان آوردند که «لزوم حمل لفظ الشرع عل المتعارف عند الشارع»؛ بوئیم اگر
ی لفظ در کلام شارع آمد، قاعدهی اول این است که بر متعارف در نزد خودش حمل کنیم. بعد آنجای که «لم یعلم عادة

الشرع»، باید برویم سراغ بلدان، عادت متعارفهی در بلدان یعن گفتند با نبود حقیقت شرعیه، باید بیائیم سراغ حقیقت عرفیه و
اگر اتفاق در بلدان نبود، به سراغ بلد خاص برویم. این فتوا را مرحوم شیخ از جماعت از فقها با این استدلال بیان کردند.

ارزیاب مرحوم شیخ نسبت به این دیدگاه

مرحوم شیخ فرمود این بحث در جای معنا دارد که نزاع ما نزاع در مفهوم باشد یعن مگوئیم ی لفظ مفهوم و معنایش
چیست؟ بعد بوئیم اگر حقیقت شرعیه داریم، اول حمل بر معنای شرع کنیم، اگر نداریم، حمل بر معنای عرف عام کنیم و در

مرحلهی سوم عرف خاص، اما در اینجا نزاع ما در معنا و مفهوم نیست، بله نزاع در مصداق، محصل و محقّق است، نمدانیم
با چه چیزی میل یا موزون بودن محقق مشود، با چه ضابطهای مگوئیم هذا میل؟ یا هذا موزون؟

از جهت لغوی در آن بحث دارد، آن که اصلا معنای واضح یل و موزون که یلفظ م اصلا (از حواش به تعبیر بعض)
وجود ندارد که میل و موزون یعن چه؟ کس نمگوید شارع برای مفهوم میل در شرع خودش ی معنای جدیدی کرده غیر
این جواب ،معنای جدیدی کردند غیر از معنای لغوی به معنای عرف یا برای لفظ موزون ی ،از معنای لغوی به معنای عرف

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1751
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بود که مرحوم شیخ داد.[1]

ارزیاب اشال مرحوم شیخ انصاری

وقت فتوای این ،جماعت از فقها را مبینیم اینگونه نیست که مسئله، متقوم بر نزاع مفهوم باشد تا بوئیم این جواب، جواب
از این استدلال است یعن بوئیم شما اشتباه کردید، این حرف را در صورت مزنید که نزاع مفهوم است، در حال که نزاع ما

معنای جدید شرع یل و موزون روشن است و یدانند مفهوم منیست، نه. این جماعت از فقها خودشان هم م مفهوم
ندارد.

بحث ی بحث دیری است و آن اینه مگویند ما میل را از حیث مصداق، چون وقت شارع مگوید «المیل یال»، آیا باید
بر عرف خاص زمان خود شارع حمل کنیم و بوئیم اجناس که در زمان رسول خدا میل بودند، میلاند یا اجناس که آن

زمان موزون بودند إل یوم القیامه موزوناند، بحث در همین است و عبارت این است که «وجوب حمل اللفظ عل المتعارف
عند الشارع»، نه اینه بخواهند معنای حقیقت شرعیه را مستدل بوید. مگوید اگر در عرف شارع این لفظ ی مصداق خاص
مصادیق دارد، اما اگر گفتیم صلاة ی معنای شرع صلاة؛ در لغت به معنای دعاست و ی دارد، باید حمل بر آن کرد. مثلا
هم در زمان شارع دارد. در زمان شارع به دعای بر میت هم صلاة مگفتند، نباید بوئیم استعمالش در آن به معنای لغویاش

است.

به بیان دیر؛ این جماعت از فقها مگویند اصلا ما کاری به مفهوم نداریم، بله ما نیز مثل شیخ انصاری قبول داریم که لفظ
میل و موزون ی معنای جدید شرع ندارد، اما مگوئیم اگر در باب ربا شارع گفت در میل ربا هست، این انصراف به

میل مصداق در عرف خود شارع دارد، اگر شارع گفت در موزون ربا هست، انصراف به موزون مصداق در زمان شارع
دارد.

یعن اگر در زمان ما ی چیزی از میل بودن در زمان شارع خارج شده (و مگوئیم در آن زمان میل بوده و الآن میل
نیست)، باز هم در آن ربا هست. اگر در آن زمان موزون بوده و در این زمان نیست، باز هم ربا هست. بالعس؛ اگر ی چیزی

مصداق میل در زمان رسول خدا نبوده، اما الآن میل است مگوئیم ربا نیست. این مستدل دنبال این نیست که بیاید مسئله
حقیقت شرعیه را در اینجا بوید. اگر هم مستدل اینه ما مگوئیم اراده نرده باشد، ما به جناب شیخ این را مگوئیم که شما

برای این مطلب چه جواب دارید؟

مثال دیر؛ در خود «احل اله الْبيع» است، مر جمع از فقها نمگویند مراد از بیع، مصادیق موجود متعارف در زمان شارع
است؟ یا در «اوفُوا بِالْعقُودِ»، جمع از فقها تصریح کردند که مراد از عقود، عقود متعارف در زمان شارع است. لذا اینها

مگویند اگر الآن ی عقد جدیدی روی کار آمد، «اوفُوا بِالْعقُودِ» شامل آن نمشود.

آنجا هم کس نمگوید بیع حقیقت شرعیه دارد، کس نمگوید بیع مفهوم لغویاش روشن نیست، مگویند این بیع در زمان
وئیم الدارد که همان مصادیق را شارع اراده کرده و اگر ب مصادیق دارد، عقود ی مصادیق نزول آیه در زمان شارع ی

یوم القیامه هر عقد جدیدی که صادر مشود، «اوفُوا بِالْعقُودِ» شاملش مشود، مگویند نه، اینجا نیز همینطور است. مگویند
میل و موزون موجود در زمان شارع. حالا اگر ی چیزی در زمان شارع نبوده یا ما نمدانیم در زمان شارع میل بوده یا

موزون؟ مگوئیم «مما اتفق علیه البلاد».

لذا مرحوم شیخ غیر از این اشال (که نزاع ما در مفهوم نیست)، ی اشال دیری هم کرد و فرمود چرا شما مگوئید وقت ما

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=1


علم به معنای حقیق شرع نداریم، سراغ حقیقت عرفیه برویم، اینجا م شود مجمل و در اجمال باید برویم سراغ قواعد، این
اشال شیخ نیز وارد نمشود؛ چون وقت اینها بحث را روی مصداق مآورند، مگویند ی مصادیق در زمان شارع بوده و ما

مدانیم میل و موزون است، در درجه‌ی اول همین است. اگر ی مصادیق نبوده یا بوده، اینجا برویم سراغ «مما اتفق علیه
البلاد»، اگر نشد برویم سراغ بلد الخاص.

به نظر ما ظاهر عبارت اینها همین است که مگویند ما نمخواهیم بحث مفهوم کنیم، بله مگوئیم اگر ی لفظ در کلام
شارع وارد شد، در درجهی اول باید حمل بر مصادیق متعارف همان زمان کرد، حالا اگر ی مصداق در آن زمان متعارف

نبوده، باید حمل بر «مما اتفقت علیه البلاد» کنیم، اگر اینطور نشد «لل بلدٍ حم نفسه». نتیجه آنه؛ با این بیان، این نته روشن
شد این دو اشال که مرحوم شیخ به جمع از فقها کردند برطرف مشود.

دیدگاه محقق اصفهان در مسأله

مرحوم محقق اصفهان در حاشیه ماسب بعد از اینه قبول کردند؛ 1) نزاع در مفهوم کیل و وزن نیست، 2) کیل و وزن،
حقیقت شرعیه ندارد، 3) ی نتهی لطیف هم دارند که مفرماید شما را به اشتباه نیندازد این مطلب، اگر اشیاء از نظر شرع و

عرف اختلاف دارند؛ شرع بوید این میل است و عرف میل نداند یا بالعس، بوئیم پس اول معنای شرع دارد! نه، این هم
ملازمهی با حقیقت شرعیه ندارد.

ایشان بعد از این سه مطلب، مطلب چهارم دارد که خیل کلیدی است، ایشان مفرماید: «و لیس کون الشء میلا أو موزوناً
أمراً واقعیاً»؛ عنوان میل و موزون ی عنوان واقع نیست، ما در شرع ی عناوین واقع داریم و ی عناوین جعل؛ مثلا بلوغ

ی عنوان واقع است یعن انسان از جهت بدن به ی حدّی برسد که تحول در او به وجود بیاید. یا غروب آفتاب، طلوع
آفتاب، فجر، هلال، اینها ی عنوان واقع است و عنوان جعل نیستند.

فرق بین واقع و جعل چیست؟ ایشان مفرماید: «یون نظر الشرع و العرف طریقاً إلیه»؛ اگر ی امر واقع باشد، نظر شرع
یا نظر عرف برای رسیدن به این واقع است یعن عرف و شرع مآیند راه را پیدا مکنند که ما به ی واقع برسیم، مگوید از
ن پیدا کرد، غروب را از کجا بفهمیم؟ «استتار القرص فگوید اگر خیط ابیض یا از خیط اسود تبیکجا بفهمیم فجر را؟ شرع م

امور واقعیه هستند شرع و عرف راههای است که شرع داده. بلوغ را از کجا بفهمیم؟ احتلام، چون اینها ی الافق»، اینها راههای
را که بیان کردند را به عنوان طریق برای رسیدن به ی امر واقع است.

بعد مفرماید گاه اوقات شرع عرف را تصویب مکند و گاه اوقات هم تخطئه مکند، «بل امران جعلیان بنائیان»،
مفرماید میل و موزون بودن، دو امر جعل بنائ است یعن جعل کردند گفتند این میل، این موزون، «ف بعض الاشیاء دون
بعض الآخر عرفاً»، عرف م گوید این میل است و این موزون است، «و اعتبار الیل فیما یال و الوزن فیما یوزن شرعاً لا

محاله یون امضائیا لا تأسیسیاً».

خلاصه آنه؛ ایشان ابتدا فرمود میل و موزون، ی امر جعل عرف است، امر واقع نیست و ثانیاً اگر شرع گفت کیل در ما
یال و وزن در ما یوزن معتبر است، لا محاله این مشود امر امضائ. امضاء است و امر تأسیس نیست، چرا امضاء است؟ 

موضوع الاعتبار الشرع دهد: «و لا جعل و لا بناء فقاعدهای ارائه م نیست. ایشان ی چون گفتیم واقعیت ندارد و امر واقع
إلا من العرف»؛ مفرماید در اعتبارات شرعیه هر جا پای جعل و بنا هست، عرف آمده این کار را کرده. البته ی جاهای خود
شارع مآید ی جعل شرع هم مکند، در بعض از احام وضعیه مثلا. ول در اینجا مبدأ این اعتبار شرع، ی موضوع و

اعتبار عرف و ی معنای عرف است.



بنابراین، اگر ی چیزی واقع شد، پای تأسیس به میان مآید، شارع ممن است ی راه تأسیساً قرار داده باشد. اما حالا که
امر بنای و جعل است و قبل از شرع، عرف آمده این بنا و جعل را گذاشته، شارع هم اگر گفت وزن در موزون معتبر و کیل در

میل معتبر است، مرحوم اصفهان مفرماید «لا یون إلا امضائیا»، شارع نیز امضا مکند جعل و بنای عرف را.

از اینجا محقق اصفهان وارد این بحث مشود؛ عنوانش این است که مگوئیم حال ی جعل و بناء عرف را شارع امضا کرده،
کدام عرف را امضا کرده؟ اقوی همین است، سه احتمال وجود دارد؛ 1) اینه عرف زمان رسول خدا را امضا کرده یعن جعل

و بناء در میل و موزون بودن در عصر شارع را امضا کرده، 2) شارع غالب را امضا کرده یعن آنچه غالباً میل و موزون
است. 3) شارع آمده در هر زمان، عرف آن زمان را امضا کرده یعن شارع اصل اینه «الیل فیما یال و الوزن فیما یوزن» را

امضا فرمود، اما مگوید من زمان خاص را نمگویم، هر زمان به اقتضای آن زمان، در هر زمان گفتند میل من هم میل
امضا مکنم، اگر گفتند موزون من هم موزون امضا مکنم.[2]

مرحوم اصفهان سه احتمال مدهد و مبعدات احتمال اول و دوم را ذکر مکند و وارد احتمال سوم مشود.[3]

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

التقدير بعادة الشرع بوجوب حمل اللفظ عل ون الاعتبار فك لكلام جماعة من التمس ا ذكرنا ظهر ضعف ما ف[1] ـ «و مم
المتعارف عند الشارع، و لون المرجع فيما لم يعلم عادة الشرع ه العادة المتعارفة ف البلدان بأنّ الحقيقة العرفية ه المرجع

«.عند انتفائه، انته قائم مقام العام بلد إذا اختلف البلدان، بأنّ العرف الخاص ون المرجع عادة كلة، و لعند انتفاء الشرعي
كتاب الماسب (للشيخ الأنصاري، ط ‐ الحديثة)، ج4، ص: 232‐231.

[2] ـ «توضيح المقام: أنّ النزاع ليس ف مفهوم الميل و الموزون، فإنّ مفهومهما اللغوي واضح، و لا حقيقة شرعية لهما، و إن
كانت الأشياء متفاوتة شرعا ف اعتبار اليل أو الوزن فيها، و ليس كون الشء ميلا أو موزونا أمرا واقعيا يون نظر الشرع و

العرف طريقا اليه، ليون تصويبا لنظر العرف تارة و تخطئة أخرى، بل أمران جعليان بنائيان ف بعض الأشياء دون بعضها الآخر
5» من عدم الواقعية له إ» ون إمضائيا لا تأسيسيا، لما مرال و الوزن فيما يوزن شرعا لا محالة ييل فيما يعرفا، و اعتبار ال

بالجعل و البناء، و لا جعل و لا بناء ف موضوع الاعتبار الشرع إ من العرف، و حيث إنّ الجعل و البناء يختلف باختلاف
الأعصار و الأمصار، فلا بد من أن يون اعتبار اليل أو الوزن ف الميل أو الموزون إمضاء لما هو كذلك ف عصر خاص و

مصر مخصوص، أو لما هو كذلك ف أغلب الأعصار و الأمصار، بحيث يون حم النادر مسوتا عنه، أو مطلقا من حيث
الخصوصية و الأغلبية، بل إمضاء لل بناء و جعل بحسب الأعصار و الأمصار، بحيث تون فعلية الإمضاء تابعة لفعلية الموضوع

عند إيقاع المعاملة من حيث زمانها و مانها.» حاشية كتاب الماسب (للأصفهان، ط ‐ الحديثة)، ج3، ص: 322‐321.

[3] ـ «و من البين أنّ المعين للأول ليس إ كون عصر الشارع المعتبر لليل و الوزن إمضاء، و كذا مصره بمنزلة القرينة
الخاصة عل التقييد ف نظره، لأنّ اعتبار عصر آخر و مصر آخر هو المحتاج إل التنبيه و التعيين دون عصره و مصره، كما أنّ
كون الاعتبار الإمضائ عصر خاص و مصر مخصوص عل كون الغلبة بمنزلة القرينة العامة، مع عدم التنبيه عل المعين للثان

ناظرا إل ما هو كذلك عرفا غالبا، كما أنّ عدم صحة أحد التقييدين دليل عل الإطلاق، و دوران فعلية الإمضاء مدار فعلية البناء
عند فعلية المعاملة زمانا و مانا، لفرض عدم الإهمال. أما الأول: فلأنّ التقييد بعصر الشارع و مصره إنّما يون له التعين مع

دوران الأمر بينه و بين عصر خاص آخر و مصر مخصوص آخر، و إ فهو ف نفسه تقييد يحتاج إل معين ف قبال عدمه‐ كما
هو مقتض الوجه الثالث‐، مع أنّك قد عرفت أنّ اعتبار اليل و الوزن بعنوان الإمضاء لما بن عليه العرف، فلا يقاس بما إذا كان

له حقيقة شرعية حيث يقتصر عليها ف مخاطبات الشارع، إذ من البعيد غاية البعد أن يون لعرف بلده أو عرف عصره
خصوصية مقتضية لامضائه فقط، مع أنّ الأدلة الدالة عل اعتبار اليل و الوزن فيما يال أو يوزن ف هذا الباب و ف باب الربا
ك (ه عليه و آلهال ّصل)لام باختلافهم عصرا و مصرا، و ليس الدليل منحصرا فيما صدر عن النبصادرة عن الأئمة عليهم الس



فهو مبن :ا الثانأحد البابين. و أم ء يعتمد عليه فه عليه و آله شال ّما لم يثبت منه صليحتمل تعين عصره و مصره، بل رب
عل ورود الإطلاق مورد الغالب، و هو إنّما يتصور هنا إذا كان عنوان الميل و الموزون ملحوظا بنحو الطريقية و المعرفية

لاجناس خاصة من الحنطة و الشعير و الأرز و نحوها، فحينئذ يقال إنّ الافراد الغالبة‐ مما يصدق عليه عنوان الميل و
الموزون‐ ه الحنطة و الشعير و الأرز مثلا، و إن الباذنجان فرد نادر و إن كان موزونا، فلا يعمه الإطلاق، و ليس الغلبة بهذا

لام، و هو أنّه لا يعم الافراد الناذرة فعصر الشارع و مصره يجري هذا ال يل فن الوزن و اللام هنا، إذ مع تعيمحل ال المعن
عصره و مصره، بل اللام هنا مبن عل موضوعية الميل و الموزون، و أنّ الإطلاق لا يعم ما بن عل كيله و وزنه ف عصر و

مصر مخصوص ف قبال ما بن عليه ف أغلب الأعصار و الأمصار، و من الواضح أنّ أفراد ما يال و ما يوزن ما بن عل كيله
أو وزنه، و ليس ما بن عليه ف عصر و مصر إ كما بن عليه ف عصر و مصر آخر، فجميع أفراد البنائات العرفية ف الأعصار

و الأمصار متساوية الإقدام بالإضافة إل هذا العنوان، و توافق أغلب الأعصار و الأمصار ف مورد لا يوجب كونه من الافراد
الغالبة للبناء. نعم إذا كان أفراد البناء غالبا متوافقة عصرا و مصرا كان الإطلاق مقصورا عليه، لنه غير ما نحن فيه، و هو كون

شء‐ بحسب الأعصار و الأمصار غالبا‐ ميلا و موزونا، و إن كان ما لم ين كذلك أغلب ما توافقت عليه الأعصار و الأمصار.
و من جميع ما ذكرنا تبين وجاهة الشق الثالث، و أنّ الاعتبار بفعلية البناء عند فعلية المعاملة ف أي عصر و مصر كان، كما هو
و أنّ فعليته بفعلية موضوعه عند إيقاع المعاملة مثلا، فضلا عن الترتيب المنقول ف ،موضوع عنوان م علتعليق الح مقتض

المتن كما اعترف به(قدّس سره) لا يمن استفادته من اخبار الباب، نعم ما قام الإجماع عليه مع عدم موافقته لما استفيد من
الاخبار كان متبعا، كما ادعاه ف اعتبار ما كان ميلا و موزونا ف عهد الشارع، و إن لم ين كذلك بعده، فتأمل جيدا.» همان،

ص323-322.


