
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 9 (شرايط عوضين) »

در تاریخ ۱۹ اردیبهشت ۱۳۹۵

دروس بیع ‐ شرايط عوضين
جلسه 102 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که این اجماع که نسبت به این فتوا ادعا شده، هم از نظر صغروی مشل دارد و هم از نظر کبروی.
اشالات صغروی را بیان کرده و در آخر عرض کردیم مستند این اجماع ی روایت است عام که در کتب اهل سنت آمده و

مرسل است و از نظر سند اشال دارد.

علاوه بر ضعف سند، نتهای که در این روایت وجود دارد آن است که این روایت نمگوید میل آن است که عند اهل المدینه
میل است یا موزون آن است که عند اهل مه موزون است، در روایت دارد «و المیال میال اهل المدینة و المیزان میزان اهل

مة».

میال غیر از میل است، روایت مگوید آن وسیلهی کیل، کیل اهل مدینه است و خودِ همین مؤید احتمال است که ما دیروز
دادیم و گفتیم لعل در آن زمان، اختلاف بین مردم و مسلمانها بوده و رسول خدا(صل اله علیه و آله) برای رفع این نزاع و

اختلاف فرموده میال، میال اهل مدینه است. اگر در ی جا گفتند ما صد کیل معامله مکنیم، باید بر حسب میال و کیل
مدینه باشد یعن بروند جاها و شهرهای دیر، میال اهل مدینه را ببینند چقدر است، اگر در ی معاملهای گفتند صد کیل گندم

مخریم یا مفروشیم، این هم بر حسب میال است، این «آلة الیل» است.

بررس کلمه «میال» در روایت

اسم آلت سه تاست؛ مفعل و مفعله و مفعال است، میال که اسم آلت است یعن وسیلة الیل و آلة الیل. در نتیجه این روایت
اصلا نمگوید اگر ی چیزی در نزد اهل مدینه میل است، باید تا روز قیامت میل باشد، اگر ی روزی ی چیزی در اهل

که دادیم، اصلا کند و با آن توضیحیل و آلة الوزن مطرح مه موزون است، باید تا روز قیامت موزون باشد، راجع به آلة الم
این روایت به عنوان ی حم کل و قضیهی حقیقیه إل یوم القیامه نیست، بله این به عنوان ی قضیهی خارجیه مطرح است.

باز ی تتبع کردم ببینم آیا مفعال در استعمالات عرب به معنای مفعول آمده یا نه؟ گاه اوقات مفعال به معنای مفعول مآید
مثل باب مفضال که در لغت عرب به معنای مفضول است، ول این کلیت ندارد، مسلّم در این روایت میال به معنای میول و
میل نیامده، این همان آلة الیل مراد است و این هم خودش ی نتهی خوب است که در رابطه با این روایت باید توجه شود.

تعجب این است که چرا مثل شیخ طوس، مرحوم علامه یا صیمری در غایة المرام به این نته توجه نردند و این روایت را

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1751
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


یوم القیامه است، اگر ی یل إلان میل است، برای همچیزی در اهل حجاز در مدینه م آوردهاند برای این قاعده که اگر ی
چیزی موزون است در اهل مه، موزونٌ إل یوم القیامه است و این جای بس تعجب است.

سؤال:...؟
پاسخ استاد: اصل اول در باب معاملات این است که تعبد خیل کم است و برای همین تنظیم امور رایج بین مردم است. لذا

متوانیم بوئیم این مطلب که «المیال میال اهل المدینه و المیزان میزان اهل مه»، این فقط بین مردم مه و مدینه بوده و به
نظر ما نباید تسری به بقیه حجاز داد و بوئیم این ی قانون کل است که پیامبر برای کل حجاز قرار دادند، این خلاف ظاهر

است. این ی استظهاری است که ما در حدیث کردیم. تعجب از شیخ طوس و علامه است که همین را ملاک قرار دادند برای
إل یوم القیامه، این نمتواند ملاک باشد؛ چون ی قضیهی خارجیه بوده مربوط به همان زمان.

اشال کبروی به اجماع ادعا شده در مسأله

روشن است اجماع در صورت حجیت دارد که کاشف از قول معصوم باشد. حالا اگر ی اجماع از نظر صغری تمام است،
ول ی عموم به عنوان موهن دارد، این اجماع را کاشف از قول معصوم قرار نمدهد. اگر از نظر صغری تمام شد، اما از

نظر کبری ی اموری است که برای ما کاشفیت از قول معصوم را متزلزل مکند، مگوید اینجا از نظر کبروی هم ثابت نیست.

حال در ما نحن فیه، اولین موهن این است که در ما نحن فیه ی ضوابط داریم، مگوئیم علم به عوضین و مقدار عوضین لازم
است، مگوئیم غرر نباید باشد و مگوئیم اگر ی چیزی میل است باید کیل بشود، موزون است باید وزن شود «إنما هو لرفع

الغرر، إنما هو لرفع الجزاف». ما این ضوابط را در ما نحن فیه داریم که اینها هیچ کدام در باب ربا وجود ندارد. در باب ربا
مسئلهی غرر، مسئله جزاف و مسئله علم مطرح نیست، اینها در بحث شرایط عوضین مطرح است. حال با وجود اینه ما

ضابطه داریم که ملاک نف الغرر و نف الجزاف است، باز بوئیم مراد میل و موزون در عهد رسول خداست، این قابل التزام
نیست.

به بیان دیر؛ شما از ی طرف ضوابط را به ما مدهید و مگوئید علم لازم است، غرر نباید باشد، الآن اگر گفتید مراد میل و
موزون در زمان رسول خداست، این یعن ولو مع وجود الغرر، بوئیم ما نمدانیم میل در زمان رسول خدا چه مقدار کیلش

بوده و بوئیم حالا بر حسب آن معامله مکنیم، این هم خودش غرری است.

بنابراین، همین نتهای که عرض کردیم موهن اجماع است. این ضوابط که در کلمات مرحوم حیم در نهج الفقاهه هم آمده
است. ایشان مفرماید اینه فقها در شرایط عوضین، علم به عوضین را معتبر مکنند، کیل را در میل، وزن را در موزون به

عنوان طریق قرار مدهند (که ما راجع به این طریقیت هم مطلب داریم) و حدیث نف غرر را ملاک قرار مدهند، تمام اینها «لا
یناسب اعتبار التقدیر المتعارف ف زمان الشارع بالخصوص تعبداً ولو مع حصول الغرر و عدم العلم بالمقدار»[1]؛ بوئیم تعبداً

باز باید میل در زمان رسول خدا باشد، این خودش موهن این اجماع است.

کلام مرحوم لاری در حاشیه ماسب

مطالب را که مرحوم سید عبدالحسین لاری در حاشیه ماسب دارد، آن هم موهن این اجماع م شود. ایشان بحث را آورده
روی اینه این کیل و وزن که در روایات و فتاوی آمده، آیا طریقیت دارند؟ (که اگر قائل به طریقیت شدیم این غرر مشود غرر

شخص)، یا اینه اینها موضوعیت دارند؟ (که این غرر مشود غرر نوع)، ایشان طریقیت را اختیار کرده و مگوید اظهر



طریقیت است. مفرماید اگرچه شیخ اعظم انصاری برای این تعابیر وارده در روایات و در فتاوی، موضوعیت قائل است، شیخ
جمود بر این روایات و تعابیر واردهی در روایات کرده، اما مفرماید به نظر ما طریقیت است. بعد مؤیدات برای طریقیت ذکر

مکند که این مؤیدات، تماماً موهن این اجماع در ما نحن فیه است.[2]

مرحوم لاری چهار مؤید برای طریقیت آورده است؛ مؤیِد اول: این است که مفرماید خود این آقایان که مگویند باید ملاک را
زمان شارع قرار داد، گفتهاند این میل را مشود وزن کرد و دلیلش این است که «لأن الوزن اضبط»، (که ما قبلا این اضبطیت

را مفصل بحث کردیم). ایشان مگوید اگر واقعاً وزن و کیل موضوعیت دارد، آن هم مراد وزن و کیل در عهد رسول خداست،
باید «الموزون یوزن و المیل یال» باشد، چرا شما مگوئید «المیل یوزن»؟ نباید اضبطیت را بیاورید، اگر تعبد به عهد شارع

داری، باید بوئ اگر در زمان شارع ی چیزی کیل مشده، الآن هم باید کیل بشود چرا وزن را قبول کردید؟ پس اینه وزن را
در کیل قبول کردید، دلیل است بر اینه کیل و وزن طریقیت دارد و موضوعیت ندارد.[3]

مؤید دوم: اگر کیل و وزن در روایات موضوعیت داشته باشد، نباید بوئیم المیل یال با کیل در زمان خودمان، بله باید کیل
در عهد شارع (یعن کیل اهل مدینه) را بررس کنیم چه مقدار بوده؟ همان باشد. سایر میالها نباید به درد بخورد، در حال که

این چنین نیست.

ایشان مفرماید اگر ما قائل به موضوعیت شدیم، باید بوییم در تعارض بین عرف مسئول و عرف سائل، عرف مسئول مقدم
است. عرف مسئول یعن عرف خودِ پیامبر، چون او مسئول است و مورد سؤال واقع شده در ملاک و صحت این معاملات.

عرف سائل ملاک نیست (یعن اگر سائل از ی امام هم پرسیده باشد، امام کلام رسول خدا را که بیان مکند، باز عرف زمان
پیامبر ملاک است، عرف سائل ملاک نیست. در زمان پیامبر اگر سائل از ایران رفته از رسول خدا پرسیده، باز عرض خودش

ملاک نیست و باید همان کیل و میال در عهد زمان پیامبر باشد)، اشال مطلب این است که کس هم ملتزم به این نمشود.[4]

مؤید سوم: (مطلب بسیار خوب است در ذهن خودم هم بود و آن) اینه اگر واقعاً ی چیزی به عنوان کیل در زمان رسول خدا
معیار باشد، این را باید تاریخ ضبط مکرد، باید ائمهی معصومین(علیهم السلام) بر آن تأکید مکردند، باید حد و حدودش را

ذکر مکردند کما اینه به عنوان مثال؛ در خود مه تاریخ فرموده از جوانب مختلف مقدار اینقدر است و ضبط کرده. اگر واقعاً
در معاملات بین المسلمین ی میال معین إل یوم القیامه بخواهد ملاک باشد، تاریخ باید خصوصیات آن میال را ضبط

مکرد و برای ما بیان مکرد در حال که «من المعلوم الواضح عل کل متتبع عدم اثرٍ لضبط المعتاد ف عهده ف شء من
کتب الخلف و لا السلف»، در هیچ جا این ذکر نشده است.[5]

مؤید چهارم: (که این هم مؤید بسیار خوب است) مفرماید: «قیام السیرة القطعیة المستمرة خلفاً عن سلف ف البیع و الشراء
عل» انمن الاعصار و الاقصار المختلفة»؛ سیرهی قطعیهی مسلمین، خلفاً عن سلف، در بیع و شراء، در هر زمان و م کل ف
ما هو المتعارف ف نفسها من التقادیر»؛ هر بلدی، عراق مقدار خودش را، مصر مقدار خودش را، شام مقدار خودش را، هر جا

میزان خودش بوده و ما در تاریخ نداریم که مسلمانهای عراق بویند مقدار معتاد در عهد رسول خدا چه بوده، بر آن حساب
کنند، انطباق بر آنچه که معتاد در عصر رسول بوده نبوده است.

مرحوم لاری اینجا که مرسد مفرماید «و هو ایضا اقوی شاهدٍ من الشواهد»؛ یعن اینه سیرهی قطعیهی مسلمین این بوده که
هر مسلمان در هر کشوری کیل و وزن خودشان را ملاک قرار دادند، در معاملات نه کیل و وزن در زمان رسول خدا را، این

قویترین شاهد بر این است که کیل و وزن در زمان رسول خدا ملاک نیست.[6]

این چهار مؤید برای طریقیت، هر کدام موهن برای این اجماع هستند و این اجماع را سست مکند، نتیجه آنه اگرچه مرحوم



شیخ انصاری در این بحث بر اجماع اعتماد فرموده، اما ملاحظه فرمودید اجماع صغرویاً و کبرویاً دچار اشال است.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

الموزون و العد ف يل و الوزن فالم يل فالبيع و اعتبارهم لل [1] ـ «نعم يوهن الاتفاق المذكور اعتبارهم العلم بالعوضين ف
عن الغرر، و النصوص المتقدمة الظاهرة ف اعتباره بحديث النه العلم المذكور و استدلالهم عل ونها طريقا الالمعدود ل

اعتبار اليل طريقا ال العلم فان ذلك كله لا يناسب اعتبار التقدير المتعارف ف زمان الشارع بالخصوص تعبدا و لو مع حصول
الغرر و عدم العلم بالمقدار كما لا يخف.» نهج الفقاهة، ص: 417.

يل و الوزن فالم يل فتشخيص كون الأخبار  المعتبرة لل عل من تلك الوجوه و الأقوال فمبن ا تحقيق الحق[2] ـ «و أم
عرف السائل عند تعارض العرفين ف ة فيتبع فيها عهد الشارع تقديما لعرف المسئول علالموزون معتبرة من باب الموضوعي

عصر أو مصر عل كل البناء ف ففلا يتبع عهد الشارع، بل ي رفع الغرر الشخص ل إلة و التوصاللفظ، أو من باب الطريقي
يل و الوزن فالم يل فة أنّه الأقوى و الأظهر، حملا لإطلاق النصوص و الفتاوى المعتبرة للغير مر المتعارف فيه، و قد مر
الموزون عل الغالب من خواصهما، و هو التوصل إل نف الغرر الشخص المعلوم عدم مدخلية اتّباع عهد الشارع ف رفعه.»

التعليقة عل الماسب (لللاري)، ج2، ص: 242‐241.

حين بلزوم اتّباع عهد الشارع فمن المصر ّد ذلك بل يشهد عليه أمور: منها: قيام الشهرة بل الوفاق ظاهرا حت[3] ـ «و يؤي
الميل و الموزون عل صحة الوزن ف الميل و إن لم يصح العس، معللين إياه بأضبطية الوزن من اليل. و وجه الاستشهاد:

أنّ اعتبار تقدير الميل باليل و الموزون بالوزن ف النصوص و الفتاوى لو كان من باب الموضوعية لما جاز تفيهم بين
صحة الوزن ف الميل دون العس، و لما صح تعليلهم الصحة بأضبطية الوزن، فتفيهم بينهما و تعليلهم بالأضبطية أقوى

شاهد عل اعتبار التقدير بما ذكر من باب الطريقية لا الموضوعية.» همان، ص242.

[4] ـ «و منها: أنّه لو كان اعتباره من باب الموضوعية لا الطريقية للزم اعتبار تقدير الميل و الموزون بخصوص اليل و
الوزن المعتادين ف زمن الشارع و بلد الشارع، كما لزم اتّباع عهده ف كونه ميلا أو موزونا. و وجه الملازمة: أنّ تقديم عرف
المسئول عل عرف السائل، كما يقتض البناء ف ميلية الميل و موزونية الموزون عل عهده، كذلك يقتض البناء ف كيله و
وزنه عل اليل و الوزن المعتادين ف عهده، بل و ف بلده، و من المعلوم من السيرة و غيره بطلان هذا اللازم، فينبغ أن يون

الملزوم مثله.» همان.

للزم عل (ه عليه و آلهال ّصل)عهده ة الموزون ما هو المعتاد فيل و موزونية الميليم [5] ـ «و منها: أنّه لو اعتبر ف
الصحابة و العلماء بل و عل المعصوم الأمر بضبط ما هو المعتاد ف عهده لتقدير الأشياء، حذرا من تغيير المعتاد بغيره، و انقلاب
كل س، كما ضبطوا الأخبار و الرسوم المطلق اتّباعها بأشدّ ضبط، و من المعلوم الواضح عليلا و بالعالموزون أو المعدود م

متتبع عدم أثر لضبط المعتاد ف عهده ف شء من كتب الخلف و لا السلف. و هو أقوى شاهد أيضا عل عدم اعتبار المعتاد
لتقدير الأشياء ف عهده(صلّ اله عليه و آله).» همان، ص243-242.

[6] ـ «و منها: قيام السيرة القطعية المستمرة خلفا عن سلف ف البيع و الشراء ف كل من الأعصار و الأمصار المختلفة عل ما
هو المتعارف ف نفسها من التقادير، من دون ملاحظة انطباقها عل المعتاد ف عهده(صلّ اله عليه و آله) و عدم انطباقها عليه. و

لما ذكرنا سابقا من تفصيل أنّ الأصل ف ،(ه عليه و آلهال ّصل)عدم اعتبار اتّباع عهده هو أيضا أقوى شاهد من الشواهد عل
سيرة المسلمين هو الحجية و الشف عن تقرير المعصوم(عليه السلام)، و عدم استنادها إل المسامحة، و عدم المبالاة إ ما ثبت

خروجه بدليل.» همان، ص243.


