
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 9 (شرايط عوضين) »

در تاریخ ۱۸ اردیبهشت ۱۳۹۵

دروس بیع ‐ شرايط عوضين
جلسه 101 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

فرمایش مرحوم شیخ انصاری را در رابطه با فتوای مشهور و یا فتوای که ادعای اجماع بر آن شده مفصلا مطرح کردیم. فتوا
این است که معیار در میل و موزون بودن در مرتبهی اول، عصر شارع است، هر آنچه که در زمان شارع و در عصر رسول

اکرم(صل اله علیه و آله) به عنوان میل بوده الآن هم باید با آن معامله میل شود، به عنوان موزون بوده الآن هم باید معاملهی
موزون بشود.

اگر در عهد شارع چیزی نبوده و معلوم نباشد، باید ببینیم الآن «ما اتفق علیه البلدان» چیست و ملاک «ما اتفق علیه البلدان»
است، ملاک عرف عام است و اگر عرف عام هم نشد، در آخرین مرحله «لل بلدٍ حم نفسه»، این فتوا فتوای است که مرحوم

اردبیل و صاحب حدائق برای این ادعای اجماع کردند.

بررس اجماع ادعا شده در مسأله

آنچه از نظر استنباط در درجهی اول اولویت دارد این است که اگر ی فقیه این اجماع را از نظر صغری و کبری تمام بداند،
باید بر طبق این اجماع عمل کرده و فتوا بدهد، اما ملاحظه کردید که صاحب جواهر این اجماع را از نظر صغری خراب کند.

ایشان فرمود: «لم اجد ف کلام احدٍ من الاساطین» که در بحث شرایط عوضین ی چنین شرط را مطرح کنند. در باب ربا این
را گفتهاند، اما در اینجا نفتند.

بنابراین، صاحب جواهر اجماع را از نظر صغروی خراب کرد، اما فقیهان مانند مرحوم شیخ این اجماع را از نظر صغروی
تمام مدانند و مرحوم شیخ فرمود بین بحث ربا و ما نحن فیه تلازم وجود دارد و موضوع مسئلتین امر واحد است، هم موضوع

ربا و هم موضوع ما نحن فیه، میل و موزون است. بنابراین، مرحوم شیخ هم از جهت صغروی مسئله را تمام دانست و هم از
نظر کبروی.

بیان شد که مرحوم شیخ فرمود اثبات فتوای مشهور به وسیله اخبار و روایات مشل است و اشالات را بیان کرد، اما گویا
نسبت به اجماع از نظر کبروی تسلیم شد. در اینجا در دو سؤال مطرح است؛

سؤال اول این است که آیا این اجماع از نظر صغروی تمام است یا نه؟ و سؤال دوم این است که این اجماع از نظر کبروی تمام
است یا نه؟ یعن آیا این اجماع، اجماع است که کشف از قول معصوم(علیه السلام) مکند؟ یا ممن است ما ی قرائن و

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1751
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


مطالب را اینجا ذکر کنیم و به وسیلهی آن بوئیم اجماع کشف از قول معصوم نمکند و این بحث خودش ی بحث است که
برای سایر مباحث اجتهادی و استنباط هم مورد تمرین قرار مگیرد و خودش نافع برای سایر مباحث است.

بررس بحث صغروی درباره اجماع

مرحوم شیخ انصاری تقریباً سه دلیل و شاهد آورد تا اثبات کند بین ما نحن فیه و بحث ربا تلازم وجود دارد. دلیل اول: تتبع در
کلمات اصحاب بود، کلام را از شیخ طوس در مبسوط نقل کرد، حالا نته این است که آیا غیر از شیخ طوس در مبسوط،

فقهای دیر هم چنین فتوای را دارند یا خیر؟

وقت به عبارات فقها مراجعه مکنیم بعد از مرحوم شیخ طوس جمع دیری از فقها نیز همین مطلب را دارند، مرحوم علامه در
مختلف الشیعه عین عبارت شیخ طوس را آورده و در اصباح الشیعهی کیدری (که بعد از شیخ طوس اوایل قرن هفتم است)،

نیز این مطلب آمده است.

ًكي يل، لم يجز إال ءش ف (ه عليه و آله و سلمال ّصل)عهده چنین است: «إذا كانت عادة الحجاز عل عبارت شیخ طوس
ف سائر البلاد، و ما كانت فيه وزناً لم يجز إ وزناً ف سائر البلاد، و الميال ميال أهل المدينة، و الميزان ميزان أهل مة»[1]،
بعد شیخ طوس فرمود: «هذا کلّه بلا خلاف»، مرحوم علامه هم در مختلف بعد که این را آورده مگوید: «هذا کله بلا خلافٍ»،

یعن عین همان عدم الخلاف که مرحوم شیخ طوس ادعا کرد، عین همان عدم الخلاف را مرحوم علامه ادعا کرده است.[2] بعد
از علامه، صیمری در غایة المرام (که در حدود قرن دهم بوده)، شهید اول، شهید ثان در مسال، از مرحوم شیخ طوس تبعیت

کردند.

تمام این دسته از فقیهان در بحث ربا این حرف را زدند یعن آنچه الآن ما دنبالش هستیم این است که آیا در شرایط عوضین باید
بوئیم آنچه میل در زمان پیامبر بوده، الآن هم باید میل باشد؟ آنچه موزون در زمان پیامبر بوده الآن باید موزون باشد؟ مطلب
اول مرحوم شیخ انصاری، مگوئیم تمام این عبارتها در باب ربا است یعن هیچ ی از این فقها یا لااقل ی از ایشان نیامده

از عباراتشان به خوب یکنیم، فقها تفم در عبارات فقها بررس ر؛ ما وقتدر ما نحن فیه این حرف را بزند و به عبارت دی
برمآید؛ زیرا در باب ربا متعرض این مطلب شده و گفتهاند میل همان میل در زمان رسول خداست، موزون همان موزون در

زمان رسول خداست.

شاید مگویند اگر ی چیزی در زمان رسول خدا میل بوده و در آن ربا جریان پیدا کرده، الآن نیز همینطور است. اما اینها
نیامدند متعرض شوند در ما نحن فیه (در شرایط عوضین) بویند اگر قائل به کیل و وزن شدیم، ملاک همان میل و موزون در
زمان رسول خداست، این اولا که مرحوم شیخ انصاری فرمود تتبع، تتبع فقط اختصاص به باب ربا دارد. فقها این را گفتهاند،

اما همهشان در باب ربا گفتهاند.

دلیل دوم: مرحوم شیخ انصاری در شاهد دوم فرمود موضوع مسئلتین ی موضوع است، موضوع میل و موزون است، میل
و موزون دو حم دارد ی عدم صحت بیع جزافاً و ی عدم صحة بیع بعضه ببعض متفاضلا»، و بعد فرمود اخبار دو تا

مسئله عنوان «ما یال» و «ما یوزن» را دارد.

جواب این است که مجرد اشتراک در موضوع مر تلازم مآورد؟! مگوئیم آنجا مسئلهی میل و موزون را مطرح کردند و
اینجا هم مسئلهی میل و موزون را مطرح کردند، حالا چه مانع دارد که بوییم در باب ربا به خاطر اینه ربا مسئلهی تحریم

است، این تحریم در مصادیق خاص آمده، اما در باب شرایط عوضین مطرح ننیم.



اگر گفتیم سید موضوع برای چند حم است، آیا باید بوئیم در تمام اینها سید من قبل الاب باید سید باشد، نه، ممن است در
ی جا من قبل الام هم کفایت کند! فرض کنید آن احام که رسول خدا فرمودند اگر کس ذریهی من را اکرام نند این به من
جفا کرده، این سید من ناحیة الام هم مگیرد؟ اگر گفتیم این سید موضوع شده، پس همه جا باید ی باشد، این دلیل نمشود.

ما مجرد اینه موضوع مسئلتین ی موضوع واحد است، دلیل بر تلازم نمشود، بنابراین شاهد دوم شیخ هم کنار مرود.

نته: چون ربا ی امر تحریم است و خلاف اصل و عرف عقلا هم بوده، لعل آن میل و موزون در زمان رسول خدا خصوص
آنها را خواستند بویند ربا جریان دارد، اما بوئیم حالا میل و موزون ف جمیع الازمنه إل یوم القیامه، نه! این از باب اینه

یل و موزون در اصل شارع، البته حالا ین است اکتفا کنیم به همان مخلاف اصل است و تحریم بر خلاف قاعده است، مم
بحث دیری هم بعد داریم در اینه ما الفاظ صادرهی در روایات را بر عرف چه زمان باید حمل کنیم، این هم بحث دوم است که

ان شاء اله خواهم گفت.

دلیل سوم: شاهد سوم مرحوم شیخ آن است که گفتند در آب ربا نیست؛ چون کیل و وزن در آن شرط نیست! ی جواب
مدهیم مگوئیم ممن است مرادشان میل و موزون در عهد رسول خدا باشد، نه مطلق میل و موزون. اینها ممن است
بویند چون آب در زمان رسول خدا میل یا موزون نبوده، لذا در آن ربا جریان ندارد، پس این سه شاهدی که مرحوم شیخ

فرمودند انصافش این است که برای انسان ظن به تلازم هم نمآورد تا چه رسد به اینه ما اطمینان به تلازم بین المسئلتین پیدا
کنیم که بین این دو مسئله تلازم وجود دارد.[3]

بیان دیدگاه برگزیده

در خود ربا مسئلهی میل و موزون بودنِ در زمان رسول خدا را همین فقها گفتهاند و این مسئله مطرح شده که در خود ربا باید
میل و موزون در آن زمان باشد، اما بیان شد در خود ربا نیز اگر اجماع نبود یعن اگر ما اجماع نداشتیم، آنجا هم دلیل نداریم.

در خود ربا اگر ما باشیم و روایات در باب ربا، نمگوئیم این میل و موزون در زمان رسول خداست، آنجا باید به اجماع
تمس کنیم.

حالا مشل و مسئلهی اصل این است که اجماع در خصوص باب ربا مدرک است یعن اگر شیخ طوس فرموده: «عادة
الحجاز» ملاک است به استناد به ی روایت مرسله است، اگر صیمری و علامه فرموده، اینها استناد کردند به ی روایت

مرسله و آن این است که «المیال، میال اهل المدینه و المیزان میزان اهل مه».

اولا در هیچ ی از کتابهای روای ما این روایت نیامده مر در عوال اللئال، مدانید روایات عوال اللئال همهاش مرسل
است. «قال(صل اله علیه و آله): المیال میال اهل المدینة و المیزان میزان اهل مة»، بعد تحقیق هم که بعض از آقایان
روایت عام کردند، این روایت در کتب اهل سنت آمده و در همان جا هم به صورت مرسل این روایت نقل شده، روایت ی

مرسل است و این اجماع در خصوص باب ربا هم مستند به این روایت است.

جمعبندی بحث

پس تا اینجا ما مگوئیم شیخ انصاری، خواست این اجماع را از نظر صغروی درست کند، برای اینه درست کند اولا؛ سه
شاهد آورد، ما در هر سه شاهد مناقشه کردیم. ثانیاً؛ خواست بوید بین ما نحن فیه و بحث ربا تلازم است، ما مگوئیم در خود
ربا اگر هم اجماع وجود دارد (که ما اقوال را خواندیم)، آنجا هم مدرک است، مدرکش این روایت است و این روایت اعتباری



ندارد. فوقش این است که مگوئید این روایت را فقهای ما مانند شیخ طوس، کیدری، علامه، صیمری عمل کردهاند.

آنچه که قویاً به ذهنم مرسد ی احتمال را امام(رضوان اله تعال علیه) در قاعدهی لاضرر و لا ضرار دادند و مرحوم والد
ما(قدس سره) از امام تبعیت کردند (ولو اینه ما با ذهن قاصر خودمان نتوانستیم این فرمایش را بپذیریم). مرحوم امام فرمودند
این ی حم حومت است که رسول خدا فرموده، این به عنوان ی حم فقه که بخواهد حومت بر همهی ادلهی اولیه داشته

باشد نیست، «لا ضرر و لا ضرار» ی حم حومت رسول خدا(صل اله علیه و آله) است.

اگرچه ما در آنجا آن مطلب را قبول نردیم، اما قویاً به ذهن مآید که این «و المیال میال اهل المدینه» ی حم بوده که
رسول خدا برای رفع نزاع فرموده، برای اینه در معاملاتتان در زمان ما گرفتار تخاصم و اختلاف نشوید، روی کیل اهل مدینه

عمل کنید آن هم مختص به مردم حجاز است، و الا مردم که آن زمان در روم داشتند معامله مکردند، پیامبر نظری به آنها
نداشته. در منطقهی حجاز کیل اهل مدینه را عمل کنید آن هم برای مسلمین، اینها قیودی است در مسئله. اینها قضیه را قضیهی
خارجیه مکند برای اهل حجاز، آن هم مسلمانها که تبعیت مکردند پیامبر این را فرموده. حالا اگر غیر مسلمین که رسول خدا

را قبول نداشتند معاملات انجام مدادند، ول کیلشان از اهل مدینه نبوده معاملهشان باطل بوده؟! نمشود ملتزم به این شد.

خلاصه آنه؛ من ظن قوی دارم این روایت بر فرض که ما بوئیم حال عمل فقهای ما جبران ارسال و ضعف سندش هم مکند
و مشل سندی نداریم، به نظر مرسد ی قضیه خارجیه و ی حم حومت است برای رفع نزاع، رسول خدا این را فرمودند.

نته: امام(رضوان اله علیه) فرمودند پیامبر شئون داشته که ی شأن آن تبلیغ احام بوده، احام را بیان مفرموده مانند:
«صلّوا کما رأیتمون اصلّ»، ی شأن پیامبر شأن حومت بوده، پیامبر به عنوان حاکم مسلمین در ی جن دستور دادند

درختها را آتش بزنند، اما این دلیل نمشود که «یجوز قطع الاشجار ف کل زمن و مانٍ»، ابدا، این به عنوان حاکم مسلمین
ی قضیهی خارجیه بوده، من به ذهنم مرسد که اینجا «و المیال میال اهل المدینه و المیزان میزان اهل مه».

در وزن، وزن مه را ملاک قرار دادند و در کیل هم کیل مدینه را. اولا اینجا اگر واقعاً رسول خدا(صلوات اله علیه و عل آله)،
در مقام بیان ضابطه بودند، یا مدینه را قرار مدادند یا مه را؟ چرا تفصیل دادند؟ باز برای اینه بالأخره آنجا قومگری و قبیله
گری و عشیرهگری خیل بوده، خواستند ی طرف را برای مدینه و ی طرف را برای مه قرار بدهند، برای رفع خصومت بوده

که در ملاکات و معاملات چنین ملاک را قرار دادند!

سؤال:...؟
پاسخ استاد: وقت ما مگوییم میال، میال اهل مدینه است، در ضمنش این است که میل هم میل مدینه است، یعن «ما

.«یلفهو م یلاالمدینه م کان ف

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ المبسوط ف فقه الإمامية، ج2، ص: 90.

[2] ـ مختلف الشيعة ف أحام الشريعة، ج5، ص: 98‐97.

[3] ـ «بق اللام ف تعيين المناط ف كون الشء ميً أو موزوناً. فقد قيل: إنّ الموجود ف كلام الأصحاب اعتبار اليل و
الوزن فيما بيع بهما ف زمن الشارع، و حم الباق ف البلدان ما هو المتعارف فيها، فما كان ميً أو موزوناً ف بلد يباع كذا، و

إ فلا. و عن ظاهر مجمع البرهان و صريح الحدائق نسبته إل الأصحاب. و ربما منع ذلك بعض المعاصرين، قائً: إنّ دعوى



الإجماع عل كون المدار هنا عل زمانه(صلّ اله عليه و آله و سلم) عل الوجه المذكور، غريبة! فإنّ لم أجد ذلك ف كلام أحد
من الأساطين، فضً عن أن يون إجماعاً. نعم، قد ذكروا ذلك بالنسبة إل حم الربا، لا أنّه كذلك بالنظر إل الجهالة و الغرر الذي

من المعلوم عدم المدخلية لزمانه(صلّ اله عليه و آله و سلم) ف رفع شء من ذلك و إثباته، انته. أقول: ما ذكره(دام ظلّه)‐:
أنّ المدار وجوداً و عدماً ف إ ،باب الربا، حق شروط العوضين و أنّ ما ذكروه ف ف الفقهاء لذلك هنا يعن ض جلمن عدم تعر

الربا عل اشتراط اليل و الوزن ف صحة بيع جنس ذلك الشء، و أكثر الفقهاء لم يذكروا تحديد هذا الشرط و المعيار فيه هنا
يعن ف شروط العوضين إ أنّ الأكثر ذكروا ف باب الربا ما هو المعيار هنا و ف ذلك الباب. و أما اختصاص هذا المعيار

بمسألة الربا و عدم جريانه ف شروط العوضين كما ذكره فهو خلاف الواقع: أما أو، فلشهادة تتبع كلمات الأصحاب بخلافه. قال
ف المبسوط ف باب الربا: إذا كانت عادة الحجاز عل عهده(صلّ اله عليه و آله و سلم) ف شء اليل، لم يجز إ كيً ف سائر

البلاد، و ما كانت فيه وزناً لم يجز إ وزناً ف سائر البلاد، و الميال ميال أهل المدينة، و الميزان ميزان أهل مة، هذا كلّه بلا
خلاف. فإن كان مما لا يعرف عادته ف عهده(صلّ اله عليه و آله) حمل عل عادة البلد الذي فيه ذلك الشء، فما عرف باليل لا
يباع إ كيً، و ما عرف فيه الوزن لا يباع إ وزناً، انته. و لا يخف عموم ما ذكره من التحديد لمطلق البيع، لا لخصوص مبايعة

المتماثلين. و نحوه كلام العّمة ف التذكرة. و أما ثانياً، فلأنّ ما يقطع به بعد التتبع ف كلماتهم هنا، و ف باب الربا أنّ الموضوع
ف كلتا المسألتين شء واحد أعن الميل و الموزون قد حمل عليه حمان: أحدهما عدم صحة بيعه جزافاً، و الآخر عدم صحة

بيع بعضه ببعض متفاضً، و يزيده وضوحاً ملاحظة أخبار المسألتين المعنونة بما يال أو يوزن، فإذا ذكروا ضابطة لتحديد
الموضوع فه مرعية ف كلتا المسألتين. و أما ثالثاً، فلأنه يظهر من جماعة تصريحاً أو ظهوراً‐: أنّ من شرط الربا كون اليل و
الوزن شرطاً ف صحة بيعه. قال المحقّق ف الشرائع بعد ذكر اشتراط اعتبار اليل و الوزن ف الربا تفريعاً عل ذلك‐: إنّه لا ربا
ف الماء؛ إذ لا يشترط ف بيعه اليل أو الوزن. و قال ف الدروس: و لا يجري الربا ف الماء [و إن وزن أو كيل]؛ لعدم اشتراطهما

ف صحة بيعه نقداً ثم قال: و كذا الحجارة و التراب و الحطب، و لا عبرة ببيع الحطب وزناً ف بعض البلدان؛ لأنّ الوزن غير شرط
ف صحته، انته. و هذا المضمون سهل الإصابة لمن لاحظ كلماتهم، فلاحظ المسالك هنا، و شرح القواعد و حاشيتها للمحقّق

الثان و الشهيد عند قول العّمة: «و المراد بالميل و الموزون هنا جنسه و إن لم يدخلاه لقلّته كالحبة و الحبتين من الحنطة، أو
ة بيعه‐: أنّه إذا ثبت الربا فصح يل و الوزن فجنسٍ باشتراط ال اشتراط دخول الربا ف ثرته كالزبرة»، و لازم ذلك يعنل

لزم أن لا يجوز بيعه جزافاً، و إ ،(ه عليه و آله و سلمال ّصل)هعهد رسول ال أو موزوناً عل ًيجنسٍ؛ لثبوت كونه م زماننا ف
لم يصدق ما ذكروه: من اشتراط الربا باشتراط التقدير ف صحة بيعه. و بالجملة، فتلازم الحمين أعن دخول الربا ف جنسٍ، و
أو موزوناً ف ًيما ثبت كونه م كتب الأصحاب. و حينئذٍ فنقول: كل ع فالمتتب عل ا لا يخفيل أو الوزن مماشتراط بيعه بال

عصره(صلّ اله عليه و آله و سلم) فهو ربوي ف زماننا و لا يجوز بيعه جزافاً، فلو فرض تعارف بيعه جزافاً عندنا كان باطً و إن
لم يلزم غرر؛ للإجماع، و لما عرفت: من أنّ اعتبار اليل و الوزن لحمة سدّ باب نوع الغرر لا شخصه، فهو حم لحمة غير

مطّردة، نظير النه عن بيع الثمار قبل الظهور لرفع التنازع، و اعتبار الانضباط ف المسلَم فيه؛ لأنّ ف تركه مظنّة التنازع و
التغابن، و نحو ذلك. و الظاهر كما عرفت من غير واحد أنّ المسألة اتّفاقية.» كتاب الماسب (للشيخ الأنصاري، ط ‐ الحديثة)،

ج4، ص: 229‐225.


