
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (ادامه بحث تنبيهات) »

در تاریخ ۲۰ اردیبهشت ۱۳۹۵

تنبیهات استصحاب: اصالة تأخّر الحادث
جلسه 103 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

ت تعلیقاستصحاب صح

در این بحث استصحاب صحت انواع استصحابهای تنجیزی مورد بحث قرار گرفت و بحثش تمام شد. برخ در کلماتشان
استصحاب تعلیق را مطرح کردهاند. مجموعاً برای این استصحاب تعلیق هم دو بیان وجود دارد، ی بیان این است که بوئیم
همین استصحاب صحت تأهلیه روحش بازگشت به ی استصحاب تعلیق مکند، بوئیم این اجزاء سابقه قبل عروض المانع

المشوک طوری بود که لو انضم إلیه بقیة الاجزاء لحصل المرکب.

به نحو تعلیق اگر بقیهی اجزاء مرکب به آن ضمیمه مشد مرکب حاصل مشد. حالا که این مانع مشوک آمده، ش مکنیم
در این فرض هم اگر بقیة الاجزاء به آن ضمیمه شود آیا مرکب حاصل مشود یا نه؟ استصحاب تعلیق را در اینجا به میدان

بیاوریم ، که این بیان استصحاب تعلیق مربوط به اجزاء سابقه است.

بیان دوم مربوط به اجزاء لاحقه است که مگوئیم قبل عروض المانع المشوک لو وجدت الاجزاء اللاحقة لحصل المرکب یا
لیتف ف مقام الامتثال، این اجزاء لاحقه قبل از عروض مانع مشوک اگر آورده مشد در مقام امتثال به آن اکتفا مشد اما

حالا که این مانع مشوک آمده، نمدانیم اگر اجزاء لاحقه آورده شود، اینجا امتثال محقق مشود یا خیر؟ بیائیم به نحو
استصحاب تعلیق استصحاب کنیم. پس دو تا بیان است که باید ببینیم این دو بیان در این اشالات که الآن بر استصحاب

تعلیق مخواهیم وارد کنیم آیا ثمره ای و فرق دارد یا نه؟

ی بیان این است که مگوئیم این اجزاء سابقه قبل عروض المانع المشوک لو انظمت إلیها بقیة الاجزاء لحصل المرکب، این
ی بیان. ی بیان اینه بیاوریم روی اجزاء لاحقه بوئیم این اجزاء لاحقه اگر قبل عروض المانع المشوک موجود مشدند

اینها امتثال با آن محق مشد اما حالا که این مانع مشوک آمده نمدانیم آوردنِ اجزاء لاحقه موجب تحقق امتثال هست یا نه؟
استصحاب مکنیم اکتفای در مقام امتثال را.

استصحابِ صحتِ تعلیق بررس

اینجا در استصحاب اولین مطلب بحث مبنای است که آیا استصحاب تعلیق در احام و همچنین در موضوعات جریان دارد
یا خیر؟ اولین اشال که بعض کردهاند همین است که این مبن است بر جریان استصحاب تعلیق آن هم در موضوعات و

نحن لا نقول به، خیلها گفتهاند که ما استصحاب تعلیق را نه در احام قبول داریم و نه در موضوعات و بعضها هم گفتهاند
که خیل است و ما هم از بحثهای که در بحث استصحاب تعلیق ام باشد در موضوعات نیست، بالأخره اختلافاتاگر در اح

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1752
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مفصل و مبسوط بحث کردیم بحث استصحاب تعلیق است.

پس ی اشال مبنای است که اگر کس اساس جریان استصحاب تعلیق را قبول نند و بوید ادلهی استصحاب شامل
استصحاب تعلیق نمشود، حالا این اشالاتش چ هست که در جای خودش ثابت شد و بحث شد که نمخواهیم به آن اشاره

کنیم.  اگر کس استصحاب تعلیق را منر شد اینجا مجال برای این دو استصحاب که الآن گفتیم نیست.

اشال دوم که شده همین است که در بحث اکتفای در مقام امتثال در استصحاب تنجیزی مطرح مشد، یعن باز کسان که
مگویند اکتفای در مقام امتثال حم عقل لا تناله ید الشرع همان اشال را در اینجا هم دارند، همان اشال که در استصحاب

تنجیزی اکتفای در مقام امتثال داشتند همان اشال را هم در اینجا دارند، کسان مثل مرحوم عراق یا آنهای که اصلا در
استصحاب مگویند بالأخره باید به ی نحوی مرتبط به شارع باشد ولو مستصحب خودش حم شرع یا موضوع برای حم

شرع قرار نیرد، اینها این استصحاب را از این جهت بلا اشال مدانند، این هم ی اشال دوم که نیاز به بحث ندارد.

کلام مرحوم صاحب منتق در بحث

اما ی اشال سوم در کلمات صاحب منتق وارد شده که ایشان مفرماید ما اگر استصحاب تعلیق را هم بپذیریم، اگر از
عقل بودن اکتفا در مقام امتثال صرف نظر کنیم اصلا اینجا و این استصحاب با آن استصحاب تعلیق در محل بحث خودش

تفاوت دارد و اصلا این استصحاب تعلیق نیست.

بیان که ایشان دارند مفرمایند مورد از موارد استصحاب تعلیق نیست، مفرمایند موضوع استصحاب تعلیق در جای است
که ی حم برای ی حم موضوع که بالفعل موجود است ثابت باشد عل تقدیر شرط لم یتحقق بعده، مثال معروفش همان
العنب إذا غل یحرم، م گوئیم حرمت بر این عنب ثابت و عارض است، یعن ی موضوع موجود بالفعل به نام عنب داریم که

الآن موجود است این موضوع موجود ی حم بالفعل دارد منته حم فعل تعلیق است، یعن حرام بشرط الغلیان.

حالا اگر این عنب تبدیل به ذبیب شد مگوئیم این ذبیب کان محرماً عل تقدیر الغلیان فالآن کذل اما آنچه هست این است که
صاحب منتق مفرماید این در استصحاب تعلیق موضوع بالفعل موجود است، موضوع حم همین عنب و همین ذبیب است
و بالفعل موجود است اما مفرمایند به خلاف ما نحن فیه در ما نحن فیه شما مگوئید این اجزاء لاحقه مما یتف بها ف مقام
الامتثال، مفرماید اکتفای در مقام امتثال موضوعش طبیع الاجزاء که نیست، موضوعش وجود خارج اجزاء است اگر این
اجزاء در عالم خارج وجود پیدا کردند عنوان اکتفای ف مقام الامتثال قابلیت عروض دارد اما اگر این اجزاء هنوز وجود پیدا

نردند ما عنوان به عنوان اکتفا ف مقام الامتثال نداریم. به عبارت دیر مگوئیم ی عنوان داریم به نام الاکتفا ف مقام
الامتثال، این یا موضوعش طبیع الاجزاء است، اگر موضوعش طبیع الاجزاء باشد اینجا این استصحاب تعلیق جریان دارد

مگوئیم اگر طبیع الاجزاء موجود شد یتف بها ف مقام الامتثال.

ایشان مفرماید ما در استصحاب تعلیق معروف و متعارف که همان استصحاب حم تعلیق است باید موضوع آن حم معلق
بالفعل در عالم خارج موجود باشد، در العنب إذا غل یحرم عنب که الآن ذبیب شده این ذبیب همان عنب است، بالفعل موجود
است اما حمش معلق به تقدیر غلیان است. در نتیجه باید در استصحاب تعلیق موضوع بالفعل موجود باشد، اما در ما نحن
فیه شما مگوئید این اجزاء لاحقه که هنوز موجود نشدند م گویید لو وجدت اگر این اجزاء موجود شوند یتف بها ف مقام
الامتثال، این هنوز موجود نشده. اگر موضوع یتف ف مقام الامتثال طبیع الاجزاء باشد بوئیم موضوعش اجزاء موجود در

عالم خارج نیست، موضوعش طبیع الاجزاء باشد اینجا مشل ندارد.



در حال که موضوع یتف آن اجزاء موجودهی بالفعل در عالم خارج است. مفرماید موضوعش وجود الطبیعة است «فإنّه هو
الّذي يتف به ف مقام الامتثال، فقبل وجود الأجزاء ليس لدينا ما يقال إنّه كان يتف به ف مقام الامتثال عل تقدير و الآن كذلك.
و عند وجودها يون الاكتفاء مشوك الحدوث رأسا»، حالا هم که بعداً موجود مشود اصلا نمدانیم اکتفا حادث شده یا نشده.

پس خلاصهی اشال ایشان این است که ما در استصحاب تعلیق باید ی موضوع موجود بالفعل داشته باشیم، این ی حم
معلق دارد حالا این موضوع ی تبدّل حال پیدا کرده که از عنب تبدیل به ذبیب شده، این برای ما ش حاصل مکند که آیا آن

حم معلق در این موضوع هست یا نه؟ در استصحاب تعلیق بنا بر جریانش جاری مکنیم استصحاب را، اما اینجا حم شما
یتف ف مقام الامتثال است، اما این معلق برای وجودش هست، معلق برای این است که این موضوع در عالم خارج موجود

باشد بوئیم اگر این موضوع موجود شد یتف ف مقام الامتثال.

حالا موضوع که الآن نیامده و بعداً بیاید باز هم استصحاب کنیم ف مقام الامتثال، به بیان دیر اینهای که استصحاب تعلیق را
در اینجا مآورند مگویند این اجزاء لاحقه قبل از عروض این مانع لو وجدت یتف بها ف مقام الامتثال، بعد عروض المانع هم

همین را استصحاب مکنیم مگوئیم یتف بها ف مقام الامتثال.

این اشال که صاحب منتق دارد مگوید اصلا شما فرض این قضیه را نمتوانید بنید إلا مع الوجود الخارج، یعن حم که
یتف بها ف مقام الامتثال است، اصلا فرض نمشود إلا اینه این اجزاء در عالم خارج موجود شود، بعبارة اُخری شما

نمتوانید بوئید طبیع الاجزاء یتف بها ف مقام الامتثال، ول آنجا متوانید بوئید کل عنب إذا غل یحرم. در باب عنب
مگوئید کل عنب ولو الآن ما عنب در عالم خارج نداریم، ول متوانیم به نحو کل بوئیم کل عنب، العنب إذا غل یحرم، این

معنا دارد.

اما در باب اکتفای در مقام امتثال ادعای ایشان این است که شما نمتوانید بوئید طبیع یتف بها ف مقام الامتثال، طبیعة
ند اصلاپیدا ن مقام الامتثال، این غلط است، امتثال ظرفش عالم خارج است و تا این اجزاء وجود خارج بها ف تفالاجزاء ی

وئیم عنب یاین قضیه غلط است، پس آنچه مرحوم شیخ در آنجا دارد درست است، در قضایای حقیقیه ما لازم نیست که ب
یحرم الآن هم إذا غل عنب بود إذا غل وئیم این عنب، این ذبیب که قبلاداشته باشیم و قضیه خارجیه شود و ب عنب خارج
یحرم است، لزوم به این ندارد. کل إذا غل یحرم م گوئیم إذا تبدل الذبیب ولو هنوز فرد خارج هم ندارد مخواهیم ببینیم

کل اذا غل یحرم را متوانیم استصحاب کنیم یا خیر[1]؟

ال حضرت استاد به مرحوم صاحب منتقاش

اولا این اشال روی بیان استصحاب تعلیق در فرض صورت دوم مطرح مشود، یعن ما بخواهیم متعلق و مستصحب را
تفان مما یاین است که این اجزاء لاحقه قبل عروض المانع لو وجدت، ل وئیم بیان استصحاب تعلیقیریم باجزاء لاحقه ب

بها ف مقام الامتثال، بعد عروض المانع المشوک هم همین را استصحاب کنیم، اما اگر مستصحب را اجزاء سابقه گرفتیم و
گفتیم این اجزاء سابقه به طوری هستند که لو انضمت إلیها بقیة الاجزاء لحصل المرکب، قبل عروض المانع این تعلیق و معلق

اینجا بوده حالا هم بیائیم همان حم تعلیق را، یعن حصول المرکب عند انضمام بقیة الاجزاء را استصحاب کنیم.

جمع بندی

پس این اشال صاحب منتق، ملاحظه فرمودید اشالات اول و دوم خیل اشالات اساس نبود، یا مبنای است و خیل مهم



نبود، ول عمده این اشال سوم است که مخواهیم ببینیم ایشان م خواهد اصلا با این اشال سوم مورد را و ما نحن فیه را از
استصحاب تعلیق خارج کند و بوید این استصحاب تعلیق نیست. اشال اول که الآن ما داشتیم همین بود که ذکر شد که اگر

ما صورت استصحاب تعلیق را عوض کردیم و روی اجزاء سابقه آوردیم. اجزاء سابقه که الآن بالفعل موجودند مگوئیم این
اجزاء سابقه قبل عروض المانع المشوک کانت بحیث که اگر بقیة الاجزاء به آن منظم شود لحصل المرکب، الآن هم بعد از

عروض این مانع مشوک اگر بقیة الاجزاء به آن انضمام پیدا کند این مرکب حاصل مشود و دیر این اشال در اینجا وارد
نیست.

شرط نبودن فعلیت موضوع در استصحاب تعلیق

در باب استصحاب تعلیق خواهیم با قطع نظر از این جواب ببینیم این بیان ایشان درست است یا نه؟ ببینیم آیا اصلام منته
چه در حم معلّق و چه در موضوع معلق باید ی موضوع موجود بالفعل باشد یا این مثال موجب این شده که ایشان تخیل

کند موضوع باید موجود بالفعل باشد؟! مگوئیم ما در استصحاب دو تا چیز لازم داریم، یقین و ش. آنهای هم که استصحاب
تعلیق را جاری مدانند مگویند این حرمت معلّقه کانت موجودةً یقیناً منته مگویند این به نحو خودش موجود است،

مگویند همانطوری که ی وجود غیر معلق داریم وجود معلق هم داریم مگویند حرمت هست معلق است، مخالفان
استصحاب تعلیق مگویند تا معلق علیه نیامده معلق اصلا وجود ندارد که شما بخواهید استصحاب کنیم، ول ما مخواهیم

عرض کنیم شما این شرط را از کجا آوردید که در استصحاب تعلیق باید موضوعش موجود بالفعل باشد؟

خواهیم و ییقین م یحرم، ما در استصحاب ی عنب بوده، این عنب کان إذا غل وئیم این قبلاباشد ب ذبیب وئیم باید یب
ش. حالا بعد عروض المانع یتف برای ما ش حاصل مشود یعن استصحاب جریان دارد. ما در استصحاب غیر از یقین

و ش چیزی نمخواهیم، حالا اینه بوئیم باید قضیهی متقیه و مشوکه ی باشد یا بقاء الموضوع باشد، حت این مسئلهی
بقاء الموضوع را ما در بعض از مباحث سابقه انار کردیم، گفتیم چنین چیزی وجود ندارد که ما در استصحاب باید بوئیم

بقاء الموضوع، در اکثر امثلهی استصحاب موضوع هست و باید موضوع باشد ول بقاء الموضوع جزء ادله استصحاب و جزء
شرایط استصحاب به نظر ما نیست.

ندارد که ما در استصحاب باید بوئیم بقاء الموضوع، در اکثر امثلهی استصحاب موضوع هست و ب
معنای استصحاب، من کان عل یقین فش، لا تنقض الیقین بالش، من یقین دارم به اجزاء لاحقه منته تعلیق، لو وجدت

لیتف بها ف مقام الامتثال، الآن هم بعد عروض المانع همین را استصحاب مکنیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ منتق الأصول، ج‌6، ص: 320 و 321: الثان: إنّ المورد ليس من موارد الاستصحاب التعليق الّذي تقدّم اللام فيه نفيا و
إثباتا، و ذلك لأنّ موضوع الاستصحاب التعليق هو ما إذا كان الحم ثابتا لموضوع موجود بالفعل عل تقدير شرط لم يتحقّق بعد،

كالحرمة الثابتة للعنب عل تقدير الغليان، فإذا تبدّل إل الزبيب يقال: هذا كان محرما عل تقدير الغليان فالآن كذلك. فموضوع
الحم موجود بالفعل و يون للحم التعليق‐ بما هو تعليق‐ ثابتا له بالفعل. و ما نحن فيه ليس كذلك، لأنّ الاكتفاء ف مقام

به ف تفالأجزاء ي الأجزاء و شرطه هو وجودها، فيقال: إنّ طبيع الأجزاء اللاحقة ليس موضوعه طبيع الامتثال المترتّب عل
مقام الامتثال عل تقدير وجوده، ك يجري الاستصحاب التعليق عند طرو مشوك المانعية، لأنّ الموضوع غير الشرط ‐ الّذي لا

وجود له فيمن فرضه بالفعل و قبل وجوده الّذي هو الشرط. و إنّما موضوعه هو وجود الطبيعة فإنّه هو الّذي يتف به ف مقام
الامتثال، فقبل وجود الأجزاء ليس لدينا ما يقال إنّه كان يتف به ف مقام الامتثال عل تقدير و الآن كذلك. و عند




