
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (ادامه بحث تنبيهات) »

در تاریخ ۱۳ اردیبهشت ۱۳۹۵

تنبیهات استصحاب: اصالة تأخّر الحادث
جلسه 100 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث ما در استصحاب صحت است، ما صحت به معنای ترتب اثر، آن هم مقصود اثر در اجزاء سابقه را محور برای بحث قرار
دادیم که اگر اجزاء سابقه آورده شود و این اجزاء سابقه به مقدار خودش دارای اثر هست. گاه اوقات در بعض از تعبیرات

تعبیر به ملاک هم مکنند، این مقدار به اندازهی خودش ملاک صحت را دارد، حالا که مشوک المانعیة مآید ما آیا متوانیم
استصحاب صحت را جاری کنیم یا خیر؟ اینجا فرمایش اصفهان را مفصل عرض کردیم یعن بعد از اینه فرمایش شیخ و

.را بیان کردیم، آمدیم سراغ فرمایش مرحوم اصفهان فرمایش مرحوم عراق

نته اول در بحث

اینجا چند نته را عرض کنیم ولو نظر خودمان را تا حدّی در جلسه گذشته ذکر کردیم و گفتیم به نظر ما استصحاب صحت
جریان دارد. ی مطلب این است که آیا عدم المانع این عنوان جزئیت را دارد یا اینه عنوان شرطیت را دارد؟ بیان کردیم که ما
اگر قائل شدیم عدم المانع عنوان جزء را دارد این نسبتش به اجزاء سابقه مشود عنوان رافعیت. یعن اگر مانع محقق شد آن اثر

اجزاء سابقه را رفع مکند. اگر گفتیم عدم المانع عنوان شرطیت را دارد یعن اجزاء سابقه در صورت دارای اثر هستند که این
مانع موجود نباشد، مشروط به عدم المانع است و این مانع وجودش عنوان دافع را دارد.

مرحوم محقق اصفهان همین قول دوم را اختیار کردند و فرمودند عدم المانع عنوان شرطیت را دارد و اگر عنوان شرطیت را
پیدا کرد دیر چیزی نیست که ما یقین به حدوثش داشته باشیم که بخواهیم استصحاب کنیم. اگر عدم المانع جزء باشد کسایر

الاجزاء، عنوان رفع را پیدا مکند، اثر موجود است اما این مانع مآید اثر را برمدارد بعد با ش در مانعیت ما مآئیم
استصحاب مکنیم بقاء الاثر را و اگر گفتیم عنوان شرط را دارد این دیر عنوان دافعیت را پیدا مکند.

گرچه باید تحقیقش در کتاب صلاة مطرح شود اما ظاهر تعابیری که در قواطع آمده یا بعض از قرائن دیری که ما در آنجا
کند که اصلال را پیدا مداریم ظاهرش این است که این عدم المانع عنوان شرط را دارد و اگر عنوان شرط را دارد بعد این مش
با وجود ی مانع مشوک ما نمدانیم این اثر در این اجزاء سابقه محقق شده از اول یا محقق نشده؟ ما ش در حدوث این اثر

داریم لذا نمتوانیم استصحاب کنیم. بنابراین باید اینطور بوئیم: ما استصحاب صحت به معنای ترتب اثر، آن هم آثار اجزاء
سابقه را در صورت درست مدانیم، در صورت جاری مدانیم که این مانع (یعن این عدم المانع) عنوان جزء را نداشته باشد
این عدم المانع ی شرط باشد عسش، این استصحاب در صورت جاری است که عدم المانع جزء باشد اما اگر گفتیم عدم

المانع عنوان شرط را دارد دیر چیزی برای ما یقین الحدوث نیست که بخواهیم او را استصحاب کنیم.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1752
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


سؤال:...؟
پاسخ استاد: تعابیری که در قواطع وجود دارد، اینجا شما عل المبنا بیرید، من عرض مکنم این ی نتهی مهم است. به

نظر من ی از نات اصل برای استصحاب صحت همین مطلب است که ایشان تعرض ندارد، این ی نته.

نته دوم در بحث

مطلب دوم این است که کسان مثل خود مرحوم شیخ(رحمة اله علیه) و بسیاری از بزرگان گفتهاند ما اگر بخواهیم استصحاب
صحت را جاری کنیم، نتیجهاش عدم وجوب الاعاده است و وجوب الاعاده و عدم وجوب الاعاده عنوان عقل را دارد و در

نتیجه مهمترین اشال که بر استصحاب صحت مطرح کردند این است که این اصل مثبت است چون وجوب الاعاده و عدم
وجوب الاعاده عقل است. گرچه در کلمات مرحوم اصفهان ایشان ی مقدار دقیقتر مطرح کرد و مسئلهی عدم وجوب
استیناف این اجزاء را به عنوان اثر قرار داد، مگوئیم این اجزاء قبلا آورده شده صحیحاً ، حالا هم که استصحاب صحت

مکنیم نتیجهاش این است که استیناف واجب نیست، بعد بر عدم وجوب استیناف عدم وجوب الاعاده را مترتب کرد.

امر به مرکب، امر به اجزاء به دست شارع است، اما بقاء الامر به دست چه کس است؟ چه کس مگوید این امر باق است و
چه کس مگوید این امر ساقط است؟ عقل مگوید. عقل مگوید اگر شما امتثال کردید الامر لا یون باقیاً. این نته هم در

ذهن شریفتان باشد که ما ی امر داریم و ی بقاء الامر داریم. اختیار امر با شارع است ول دیر بقاء الامر امری عقل است
و عقل مگوید این امر باق است یا باق نیست، این امتثال شد یا نشد، اعاده لازم هست یا نیست، استیناف لازم هست یا

نیست، همهی اینها عقل است.

کلام مرحوم صاحب منتف

نتهی مهم که اینجا مخواهیم مطرح کنیم، چون این را مرحوم صاحب منتق مفصل مطرح کرده من هم دیدم اگر ی مقدار
کند. مرحوم همداننقل م را از مرحوم همدان کلام گوید در این بحث اول یض کنیم خوب است؛ ایشان مبه این تعر
مگوید ما استصحاب مکنیم صحت اجزاء سابقه را و نتیجهای که بر این استصحاب بار مکنیم وجوب المض ف العمل

است.

تا نماز ما از بین رفته مض در عمل واجب است و باید عمل را استمرار بدهیم حق نداریم قطع کنیم، قطع حرام است، مض در
مرکب اعتباری تدریج امری به ی گوید اگر یم صاحب منتق .وجوب شرع عمل در نماز واجب است به عنوان ی

تعلق پیدا کرد اینجا سه تا مبنا وجود دارد، که دو تا مبنایش را قبلا ما وقت کلام اصفهان را نقل کردیم ذکر شده اما مجدداً ذکر
مکنیم ببینیم ایشان چه مفرمایند؟

سؤال:...؟
پاسخ استاد: این صحت اجزاء سابقه موضوعٌ لوجوب المض، کلمه ی صحت شما را ی وقت فریب ندهد که این هم حم

است، این حم، حم وضع این اجزاء موضوع برای حم تلیف است، مگوئیم صحة الاجزاء السابقه موضوعٌ لوجوب
المض، حالا که ما در وجوب مض ش داریم، ش ما معلول این است که آیا اجزاء سابقه صحیح است یا نه؟ پس باید بحث

را بیاوریم در استصحاب صحت اجزاء سابقه. عرض کردم اساس مطالب ایشان در کلمات مرحوم اصفهان هست؛ ایشان
است و این اجزاء تدریج مرکب دارای اجزاء امر به وجوب نماز، نماز هم دارای اجزای امری به ی فرماید اگر یم

الحصول است تعلق پیدا کند سه تا مسل در میان بزرگان و اصولیین وجود دارد.



مسل اول این است که «الامر متعلّق بالأجزاء»، این امری که به مرکب است به اجزاء هم تعلق پیدا مکند منته با اضافه و
لحاظ ی عنوان، کدام عنوان؟ عنوان سابقیت و لاحقیت. یعن رکوع در صورت عنوان امر برایش منطبق مشود و متعلق امر
مشود که سابق باشد و لاحقش اتیان بشود. عنوان باید در اینجا باشد، هر جزئ از اجزاء مرکب در صورت متعلق آن امر به
مرکب قرار مگیرد که این عنوان سابقیت و لاحقیت در او لحاظ شود، به طوری که اگر شما جزء لاحق را نیاوردید این جزء

سابق دیر متعلق برای امر قرار نمگیرد. مفرمایند مثلا الآن ی مانع مشوک آمد، وقت مانع مشوک آمد ما ش مکنیم
آن جزء قبل این عنوان سابق را دارد یا ندارد؟

وقت ش کردیم این عنوان را دارد یا نه؟ ما یقین به حدوث صحت نداریم، چون فرض کردیم صحت در جای است که امر به
جزء تعلق پیدا مکند مع تحقق العنوان. در نتیجه مفرمایند اینجا ما مجال برای استصحاب صحت که نداریم هیچ، بله باید

استصحاب کنیم عدم صحت را، تجری اصالة عدم الصحة، چون بالأخره نمدانیم این جزء که در صورت مأمور به بود که
عنوان سابق را داشته باشد و جزء بعدیاش که لاحق است بیاید، نمدانیم این عناوین آمده یا نیامده؟ پس اصل عدم صحت

است، این ی مسل که بوئیم امر به مرکب به اجزاء مع عنوانٍ زائد تعلق پیدا مکند[1].

مسل دوم این است که امر به اجزاءتعلق پیدا مکند، «بلا لحاظ أي عنوان زائد عل ذواتها»، هیچ عنوان وجود ندارد مگوئیم
رکوع امر دارد، سجده امر دارد، دیر عنوان سابقیت و لاحقیت در کار نیست. اما مگوئیم ی امر داریم به همه تعلق پیدا

کرده، «امر واحد متعلق بالجميع و يسقط بالإتيان بالل‌». اگر کل را آوردیم این امر ساقط مشود، «و غاية الأمر ان فيه
اقتضاءات متعددة بتعدد الأجزاء يحم العقل بها، فعند الإتيان بل جزء يسقط اقتضاء الأمر الخاص بذلك الجزء»، عقل مگوید

اقتضائ ی گوید هر جزئل است، عقل مهم متعلقش هست اما سقوط آن امر به اتیان ال امر به مرکب است، هر جزئ ی
دارد، اقتضاء خاص خودش را دارد! حالا اگر ی مانع مشوک آمد اینجا عقل مگوید باید اعاده شود چون عقل مگوید

نمدانیم این جزء قبل به اقتضای خاص خودش محقق شده یا نه؟ اعاده واجب است[2].

مسل سوم همان مسل دوم است؛ یعن امر به اجزاء تعلق پیدا کرده، ی. لحاظ عنوان مثل سابقیت و لاحقیت هم در کار
نیست، دو. سه: به اندازهی هر جزئ که ملّف اتیان مکند آن امر کل ساقط مشود. یعن آن امر کل یسقط شیئاً فشیئاً که این
در تعابیر مرحوم محقق اصفهان هم صریح این عبارت بود، مگوئیم وقت آن جزء آمد هر جزئ که مآید این یسقط شیئاً فشیئاً

است. حالا اگر ی مانع قطع آمد ما با وجود این مانع قطع کشف از این مکنیم ی امر دیری که یتعلّق بالمجموع بنفس
الملاک الذی اقتض الامر اولا ی امر دیر آمده. چون وقت مگوئیم مرکب اتیان نشده ملاک باق است، مگوئیم حالا که
مانع قطع آمد ی امر دیری از ناحیهی شارع آمد، در نتیجه اعادهی اجزاء سابقه واجب مشود و ایشان مگوید وجوب

اعاده به این معنای سوم شرع است[3].

ال استاد به مرحوم صاحب منتقاش

من تعجبم که ایشان اینجا چطور خودشان را در تلف انداختند؟ اولا ما دو تا مبنا بیشتر نداریم، ی مبنای جزئیت و ی هم
شود اینجا هم دو مسلدر عدم المانع و عدم القاطع، این امری هم که متعلق به اجزاء م مبنای شرطیت در قاطع و مانع، یعن
بیشتر نیست، ی مسل این است که اجزاء هر کدامشان امر دارند اما تا آن مجموع نیاید امتثال واقع نمشود، ی مسل هم

این است که آن امر متعلق به کل شیئاً فشیئاً ساقط مشود.

حالا باز ی تعبیر دیر عرض کنم: شما خودتان در کفایه هم خواندید مرکب ی مسل این است که هر جزئ خودش امر
غیری دارد، تمام. امر غیری امتثال و عدم امتثالش نتیجهای ندارد، آنچه که نتیجه دارد امتثال آن امر متعلق به مرکب است.
را آوردید ی گیرد، شما هر جزئرا م متعلق بین اجزاء تقریباً پرتویش هر جزئ مبنای دوم این است که نه، این امر نفس



مقدار امتثال از آن امر نفس محقق مشود.

ما غیر از این دو مبنا، مبنای دیری نداریم. به عبارت دیر این مسل سوم که ایشان آوردند که اگر گفتیم امر به ذات الاجزاء
است، بلا لحاظ أی عنوان زائد، و این امر امتثال به اتیان کل نباشد فرمودند بعداً از حصول مانع کشف از ی امر جدید مکنیم،

این را ما در کلمات قوم اصلا پیدا نردیم. من ی مقدار کم تتبع کردم، شما باز تتبع کنید چنین چیزی در کلمات قوم نیست
که ما بوئیم از اینه مانع آمده کشف از این مکنیم ی امر جدید شرع! ممن است گفته باشند ول کس نمگوید امر جدید
شرع. عقل مگوید الآن داری نماز مخوان و قاطع یقین را وسط نماز آوردی، امری که اول به مرکب بوده همان امر به طول
کل باق است، امر جدید شرع که ما بیائیم از وجود این قاطع کشف از آن امر جدید شرع کنیم چنین چیزی نیست، حالا این

کلام ایشان را در منتق ببینید و بعد وارد کلام مرحوم همدان مشود.

ان شاء اله روز شنبه خدمت آقایان مرسیم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ منتق الأصول، ج‌6، ص: 326: الأول: انه متعلق بالاجزاء مع لحاظ عنوان زائد عليها، و هو سابقية الجزء عل الآخر و لا
حقية الآخر له. فالامر الضمن المتعلق بالجزء لا يسقط إ مع الإتيان به و حفظ عنوانه من السبق أو اللحوق، فمع عدم الإتيان

بالجزء اللاحق لا يسقط الأمر بالجزء السابق، بل يبق عل ما كان عليه من اقتضاء الإتيان به بعنوانه، و مع الشك ف الإتيان بالجزء
اللاحق و عدمه، يشك ف كون الإتيان بالجزء السابق بعنوانه المأخوذ فيه و عدمه. فيشك ف صحته و موافقته للأمر من أول الأمر.
و معه تجري أصالة عدم الصحة. و لا مجال لاستصحاب الصحة لعدم تحققها، بل ه مشوكة التحقق و الحدوث. و عليه، تجب

إعادة هذا الجزء لبقاء أمره عل اقتضائه.
[2] ـ منتق الأصول، ج‌6، ص: 327: المسلك الثان: انه متعلق بذوات الأجزاء بلا لحاظ أي عنوان زائد عل ذواتها، و انه امر

واحد متعلق بالجميع و يسقط بالإتيان بالل. و غاية الأمر ان فيه اقتضاءات متعددة بتعدد الأجزاء يحم العقل بها، فعند الإتيان بل
جزء يسقط اقتضاء الأمر الخاص بذلك الجزء و هذا، فإذا طرأ المانع ف الأثناء تجدد اقتضاء الأمر للإتيان بالاجزاء السابقة بنظر

.عقل العقل، فتجب إعادتها حينئذ و وجوب الإعادة بهذا المعن
[3] ـ منتق الأصول، ج‌6، ص: 327: المسلك الثالث: انه متعلق بذوات الاجزاء بلا لحاظ أي عنوان زائد عل ذاتها، و انه أمر
الأثناء ثبت أمر آخر يتعلق بالمجموع بنفس الملاك الّذي اقتض ل جزء بقدره. فإذا طرأ المانع فنه يسقط الإتيان بواحد و ل

.شرع الأمر أولا، لغرض بقاء الملاك مع عدم الإتيان بالمركب، فتجب إعادة الأجزاء السابقة حينئذ. و وجوب الإعادة بهذا المعن


