
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (ادامه بحث تنبيهات) »

در تاریخ ۲۹ فروردین ۱۳۹۵

تنبیهات استصحاب: اصالة تأخّر الحادث
جلسه 91 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث به اینجا رسید که به عنوان اشال سوم بر فرمایش مرحوم شیخ این است که این تفصیل که مرحوم شیخ دادهاند که ما در
مواردی که ش در قاطع داریم، استصحاب جریان دارد اما در مواردی که ش در مانع داریم استصحاب جریان ندارد،

فرمودند ما وقت هیئت اتصالیه یا قابلیت را استصحاب مکنیم این استصحاب در آنجای که این زیاده به عنوان قاطع برای ما
،کنیم هیئت اتصالیه را، معنای هیئت اتصالیه این است که این زیاده لیس بقاطعاستصحاب م وک است اثر دارد، وقتمش
اما اگر ما ش در مانع داریم استصحاب هیئت اتصالیه لا ینفع، ما وقت نمدانیم آیا این مانع است یا مانع نیست، مانع هیچ
ارتباط با هیئت اتصالیه ندارد، چطور متوانیم استصحاب هیئت اتصالیه اثبات کنیم که این زیاده عنوان مانع را ندارد، این
فرمایش مرحوم شیخ است که قبلا هم توضیح دادیم و شیخ فرمودند فرق بین مانع و قاطع این است که مانع عدمش به نفسه

شرط است اما قاطع عدمش از باب حفظ جزء صوری و آن صورت صلاة شرطیت دارد.

تنقیح محل بحث

عنوان قاطع، ی آیا ما در باب صلاة سه تا عنوان داریم ی مقدار بحث کنیم که اصلا پس فرمایش مرحوم شیخ اینجا باید ی
عنوان مانع و ی عنوان ناقض، یا اینه نه، اینها همهاش ی عنوان واحدند، ما سه تا عنوان نداریم. حدث را هم متوانیم بوئیم

قاطع مانع ناقض، ما سه تا عنوان نداریم، آنهای که خواستند تعدّد عنوان درست کنند باید اثبات کنند که ما در نماز علاوه بر
این اجزاء ظاهری ی جزء دیری داریم که مربوط به صورت صلاة است و از این جزء صوری تعبیر به هیئت اتصالیه باید

بشود.

اینجا دو تا بحث واقع مشود، ی اینه آیا هیئت اتصالیه امان ثبوت دارد یا نه؟ اصلا ثبوتاً ما چیزی به نام هیئت اتصالیه را
ممن مدانیم یا نه؟ بعد از اینه روشن شد که هیئت اتصالیه ممن است باید برویم در مقام اثبات که ببینیم در مقام اثبات آیا

این هیئت اتصالیه دلیل برایش داریم یا نه؟  مرحوم نائین اصلا بحث از مقام ثبوت نرده و عمدهی بحث را آورده در مقام
اثبات، اما مرحوم محقق اصفهان امان ثبوت را مورد مناقشه قرار داده، فرموده اصلا ما ی جزئ بخواهیم داشته باشیم به نام
هیئت اتصالیه، این ثبوتاً محال است. اصلا وقت ثبوتاً محال شد، نمآئیم دنبال اینه ببینیم آیا دلیل در مقام اثبات دارد یا ندارد.

کلام مرحوم اصفهان در بحث

فرمایند در هیئت اتصالیه دو احتمال یا دو معنا وجود دارد یفرماید ثبوتاً محال است ایشان مم حالا چرا مرحوم اصفهان

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1752
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


معنایش مستلزم محال است و استحاله دارد، معنای دومش محال نیست اما لا ینفع و لا یجری، مفرماید شما اگر در نماز
بخواهید ی هیئت اتصالیهای را تصویر کنید یعن بوئید نماز غیر از تبیرة الاحرام، قرائت، رکوع و سجود ی جزء دیری

دارد به نام هیئت اتصالیه.

مفرماید اگر مراد از این هیئت اتصالیه هیئت اتصالیهی واقعیه باشد یعن واقعاً در این اجزاء ی هیئت اتصالیهای هست هذا
محال، برای اینه هیئت اتصالیه واقعیه حقیقتش حرکت است، یعن ما وقت مگوئیم ی جا اتصال وجود دارد یعن آنجا واقعاً

.المنته ر من المبدأ إلجای دی جا تا ی حرکت وجود دارد، از ی

مفرمایند حرکت در مقولهی واحده ممن است اما حرکت در ی فعل که از مقولات مختلفه تشیل شده محال است. اگر
فقط در مقولهی کم باشد، حرکت هست، در مقولهی کیف باشد حرکت هست، عین باشد، مت باشد، ی از آن مقولات دهانه

باشد، در هر مقولهای از مقولات به صورت استدلال حرکت ممن است اما اگر ی فعل هم کم دارد و هم کیف دارد، بین اینها
نمشود بیائیم مسئلهی حرکت را مطرح کنیم.

ایشان مفرماید اگر بوئیم ی عمل مرکب از مش، کلام و أکل است، بوئیم بین اینها حرکت وجود دارد یعن اتصال بین
اینها واقعاً وجود دارد که حقیقتش را همان حرکت تشیل مدهد مفرماید این محال است، اینها مقولات مختلفه است. در

مقولهی زمان حرکت خودش هست، در مقولهی عین و مان حرکت است، در کیف و کم حرکت هست، اما اگر چنین چیزی
مرکب از چند مقوله شد حرکت بین این مقولات، بوئیم ی حرکت، ی اتصال بین این مقولات مختلفه به عنوان الحرکه

وجود دارد مفرمایند این محال است.

حرکت جوهری را ممن است بوییم ذاتش در همه چیز موجود است و ذاتش هم فرق نمکند اما این حرکت که در اعراض
هست، ماهیت و حقیقتش در هر عرض با حرکت دیر فرق دارد و لذا این حرکت را ما نمتوانیم صادق بر حرکت در عرض

دیر بدانیم و بالعس، هر عرض ی حرکت خاص خودش را دارد. ایشان مگوید اگر مراد هیئت اتصالیهی واقعیه باشد، این
هیئت غیر از حرکت چیزی نیست و در جای خودش ثابت شده که حرکت در مقولات عرضیه فقط هر حرکت در مقولهی

خودش معنا دارد، حرکت بین مقولات متعدده و مختلفه معنا ندارد و چون نماز از مقولات مختلفه است لذا نمشود هیئت
اتصالیه‌ی واقعیه را از اول نماز تا آخر نماز تصویر کنیم.

احتمال دوم در هیئت اتصالیه

احتمال دوم هیئت اتصالیه ی اعتباریه است، این هیئت یعن شارع آمده وراء این اجزاء موجود ی جزئ را به نام هیئت اعتبار
فرموده، ی هیئت اتصالیهای را اعتبار کرده بعد مفرمایند وقت شارع اعتبار مکند موضوع این اعتبار چیست؟ موضوع این

اعتبار عدم وجود القاطع است، شارع مگوید اگر قاطع نیاید این هیئت وجود دارد، اگر قاطع آمد این هیئت نیست. مرحوم
اصفهان مفرماید همین را دقت کنید مگویید اعتبار مکند هیئت اتصالیه را موضوعش عدم القاطع است، سؤال: وقت قاطع

آمد این هیئت اتصالیه از اول از بین مرود یا از حالا به بعد از بین مرود.

مفرمایند وقت شما مگوئید موضوعش عدم القاطع است به این معناست که وقت قاطع آمد این هیئت از اول موجود نبوده و
از اول از بین رفته. در حال که آنچه شما دنبالش هستید این است، این هیئت اتصالیه تا حالا بوده و الآن نمدانیم استمرار دارد
یا نه؟ شما با استصحاب مخواهید استمرارش را درست کنید، در حال که با وجود مشوک القاطعیة ش مکنید از اول آیا

هیئت اتصالیه بوده یا نبوده؟ و ش شما برمگردد به ش در اصل حدوث، یعن این بیان برای هیئت اتصالیه نتیجهاش این
است که ش شما برمگردد به ش در اصل حدوث این هیئت اعتباریه، این استصحاب اینجا اصلا جریان ندارد.



این تعبیر الزیاده الماح لصورة الصلاة ، نماز ی صورت دارد و قاطع ماح نیست! یعن ی صورت برای نماز داریم که این
فعل ما محو کنندهی این صورت است، نمتوانید بوئید بین رکوع و سجود محو شد و بقیه هنوز محو نشده، شما وقت قاطع را
در آخرین جزء نماز هم آوردید این صورت کشف از این مکند که از اول موجود نبوده. این بیان مرحوم محقق اصفهان که در

صدد این است که بوید چیزی به نام هیئت اتصالیه لا یمن، اگر مراد هیئت اتصالیهی واقعیه باشد که استحاله دارد، هیئت
اتصالیهی اعتباریه باشد که به دردتان نمخورد چون برمگردد به ش در حدوث و دیر قابلیت استصحاب را ندارد[1].

کلام مرحوم صاحب منتق در بحث

اینجا صاحب کتاب منتق(علیه الرحمه) در اشال بر مرحوم محقق اصفهان گفته ما ی معنای سوم و ی احتمال سوم در
هیئت اتصالیه مدهیم و آن هیئت اتصالیهی عرفیه که ی امر واقع است نه اعتباری. بیان ایشان این است که عرف مآید از
گیرد، خود نفس توالء واحد در نظر مکند و اینها را به منزلهی شرا استفاده م وحدت اجزاء و تعاقب اجزاء ی این توال

اجزاء، این جزء باید پشت سر این جزء بیاید، تعاقب و توال طوری است که عرف مگوید این به منزلهی فعل واحد است، عرف
ی صورت واحد را برایش در نظر مگیرد.

بعد مفرمایند پس هذا ـ یعن صلاة ـ مجموعش واحدٌ به نظر العرف، مجموع این اجزاء ی وحدت عرفیه دارد بعد ایشان
مفرماید این وحدت واقع است نه اینه وحدت اعتباری باشد تا آن اشال که شما مطرح کردی! لذا این معنای سوم که

ایشان مگوید ما مطرح مکنیم نه معنای محال است و نه برمگردد به آن معنای اعتباری که شما ذکر کردید و اگر طبق این
معنا، اگر قاطع آمد از همان جا این وحدت مشند، نمگوئیم از اول شسته مشود، اگر ما این وحدت را ی جزء صوری
اعتباری بیریم، موضوعش را هم عدم القاطع بیریم وقت قاطع آمد مگوئیم پس این جزء صوری از اول نبوده، اما اگر این

وحدت را ی امر عرف واقع گرفتیم، عرف مگوید این فعل به منزلهی شء واحد است حالا هر جا شما آمدید قاطع را آوردید
از همان جا به این مسئلهی استمرار ضربه وارد مشود، یعن تا حالا به منزلة واحده بوده و از حالا به بعد استمرار از بین

مرود و در نتیجه در موردی که شما در زیاده ش دارید مگوئید تا حالا این وحدت موجود بوده از حالا به بعد ما استصحاب
مکنیم بقاءش را.

بعد مفرماید این معنای که ما مگوئیم «یمن استفادة ارادته من حم الفقها ببطلان الصلاة بالفعل الماح لصورتها»،
کس تهی طویله، حالا یصورت صلاة، مثل س شود چون فقها گفتهاند فعل ماحفرماید این معنا از فقها استفاده مم

کند، این نمازش باطل است چون ماحر مکند و نیم ساعت فنماز بخواند در نمازش سرش را کج م عرفان بخواهد خیل
صورت صلاة است، در حال که ما در هیچ روایت نداریم که ستهی طویله موجب بطلان نماز است، فقها این نماز را دارند که
الفعل الماح لصورة الصلاة مبطل و روایت هم نداریم، یعن ی روایت نداریم که ماح صورت صلاة مبطل است! اجماع هم

بر این معنا تقریباً قائل شده که ماح صلاة مبطل است، ایشان مفرماید این را از کجا استفاده کردند با اینه روایت نداریم،
معلوم مشود که این مطلب است که عرف مفهمد، عرف در اینجا ی وحدت را بین اجزاء نماز استفاده مکند و این وحدت

با این ماح از بین رفته.

توضیحات استاد در مورد هیئت اتصالیه

بحث را اینطوری مطرح مکنیم؛ احدی در ما نحن فیه ادعای هیئت اتصالیه واقعیه را ندارد، این ی. و همچنین هیچ ی از
عبارات فقها که بویند ما ی هیئت اتصالیهی اعتباری داریم، به این معنا که شارع آمده ی جزء صوری را ورای این اجزاء
اعتبار کرده مستقلا، این را خوب داشته باشید بعداً در جواب مرحوم محقق نائین هم از این مطلب استفاده مکنیم. وقت ما



عبارات فقها را که من خیل از عبارات را دیدم، در هیچ ی از عبارات فقها فقیه بوید شارع ی جزء صوری را ورای این
اجزاء اعتبار کرده که بشود هیئت اتصالیهی اعتباریه، تا این اشال مرحوم محقق اصفهان(اعل اله مقامه) پیش بیاید، این را

هم نمگویم. آنچه هست که اصلا ی مقداری باید اول منقح شود و بحث دنبال شود این است که ما معن بالهیئة الاتصالیه،
اصلا معنای هیئت اتصالیه چیست؟ معنایش این است که خود عرف ـ آن هم عرف متشرعه ونه عام ـ بین نماز و بقیهی واجبات

ی فرق مگذارد.

من این را از عبارت که در نهایة التقریر مرحوم والدمان(رضوان اله تعال علیه)[2] از مباحث مرحوم آقای بروجردی در جلد
دوم در بحث قواطع، اصلا ی بحث دارند به نام بحث قواطع صلاة، آنجا این تعبیر را مرحوم آقای بروجردی مآورند، از

مرحوم حاج آقا رضای همدان در مصباح الفقیه، «و هو معهودية التناف لدى المتشرعة من الصدر الأول بين الصلاة و سائر
الأعمال الخارجية، بحيث يرون الفرق بين الصلاة و سائر العبادات»، اصلا متشرعه مگویند هیچ عمل غیر از این اجزاء نماز که

از آن مرحوم همدان تعبیر به عمل خارج مکند، هیچ عمل خارج غیر از این نباید داخل این مرکب بیاید، بعد مگویند «و
يدل عل مغروسية –یعن قطع شدن‐ هذا المعن ف أذهان المتشرعة كثرة السؤال ف الإخبار عن الأفعال الجزئية الت مست

الحاجة إل فعلها ف أثناء الصلاة» مثلا رفتند خدمت ائمه پرسیدند اگر در بین نماز پشهای روی صورتش آمد و این زد کشت،
نمازش باطل است یا نه؟ اینها دلیل بر این مشود که در ذهن متشرعه این بوده که فعل خارج نباید در نماز بیاید، این ی بیان

است[3].

بیان دیری در حاشیهی عروه وجود دارد از کاشف الغطاء، آنجا مفصل مطرح مکند به این بیان که اصلا هیئت اتصالیه
چیست؟ مگوید ضرورة أن لیس المراد من الامر بالصلاة ایجاد تل الاعمال منتشرةً بحیث یف أن یوجد تبیرة الاحرام ثم

القرائة ثم الفاتحة تا آخر، کیف من انتفع بعد لابد من ایجادها بنحوٍ خاصٍ من الارتباط بحیث تون له وحدة العرفیة و یصدق علیها
أنها عمل واحد، فل ما یون منافیاً لهذه الهیئة و لتل الوحدة الاتصالیة یون مبطلا للصلاة و قادحاً، هیئت اتصالیه این است
که عرف متشرعه مگوید این مرکب و این اجزاء مرکب باید طوری متصل به هم باشد که چیز دیری نیاید در لا به لای اینها،
ی فعل که خارج از اینعل که خارج از ای مرکب است، اکل، شرب، نوم، حدث، این نباید در داخل این اجزاء قرار بیرد و

این وحدت عرفیه را بهم بزند[4].

ما همین فرمایش که صاحب منتق دارد را قبول داریم، یعن در مقابل مرحوم اصفهان، ول این فرمایش ی مقدار ناقص
است یعن باید دقیقتر هیئت اتصالیه را مطرح کنیم تا بعد برسیم به اینه آیا ی چیزی به نام قاطع داریم، ی چیزی به نام مانع

و ناقض یا خیر؟

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ منتق الأصول، ج‌6، ص: 335: و اما اللام ف مرحلة الثبوت: فقد نف المحقق الأصفهان إمان اعتبار الهيئة الاتصالية.
بتقريب: ان الهيئة الاتصالية بمعن محال و بمعن آخر لا يجدي، إذ لا يون ف البين فرق بين القاطع و المانع. لأنه ان أريد من

،المنته آخر، المعبر عنها بالحركة من المبدأ إل عبارة عن الحركة من محل إل ه الهيئة الاتصالية الهيئة الاتصالية الواقعية الت
فهو محال، لأنها‐ عل تقدير كونها ف جميع المقولات‐ انما تون ف مقولة واحدة لا بين مقولات متعددة، كالهيئة الاتصالية

الحاصلة بين المش أو اللام أو أمثالهما. ‐ و الصلاة‐ كما لا يخف‐ مؤلفة من مقولات متعددة، فلا يمن تحقق الهيئة
الاتصالية الواقعية فيها. و ان أريد منها الهيئة الاتصالية الاعتبارية، بمعن اعتبار الشارع الاتصال بين هذه الاجزاء عل نحو يؤخذ

عدم القاطع موضوعا لهذا الاعتبار: فهو لا يجدي، لأنه مع تحقق القاطع ف الأثناء تنف الهيئة الاتصالية من أول الأجزاء، لانتفاء
اعتبارها مع تحققه، لانتفاء موضوعه، و هو عدم القاطع، لا انه يون هناك اتصال بين الأجزاء السابقة و ينتف استمراره. و عليه



فمع طرو مشوك القاطعية لا يجري استصحاب الهيئة الاتصالية للشك ف تحققها و حدوثها. فلا يون هناك فرق بين القاطع و
المانع حينئذ، لأن المانع ما كان وجوده مخلا بالعمل بامله و رافعا لأثر الل‌.

[2] ـ من واقعاًتوصیه مکنم اصلا ی دور این کتاب نهایة التقریر را مباحثه کنید، در سه جلد هست، کتاب است که مرحوم
والد ما در سن 19 سال نوشته و در سن 24 سال در زمان خود مرحوم آقای بروجردی با هزینهای که ایشان داده چاپ

شده، حالا این اواخر در سه جلد به صورت جالب چاپ کردیم و منتشر شده.
[3] ـ نهاية التقرير، ج2، ص: 390 به نقل از مصباح الفقيه كتاب الصلاة: 411: و هو معهودية التناف لدى المتشرعة من الصدر
الصلاة عمل خارج ل بين الصلاة و سائر الأعمال الخارجية، بحيث يرون الفرق بين الصلاة و سائر العبادات، و أنّه ليس فالأو

الإخبار عن الأفعال الجزئية الت عة كثرة السؤال فأذهان المتشر ف ة هذا المعنمغروسي عل بخلاف غيرها من العبادات، و يدل
مست الحاجة إل فعلها ف أثناء الصلاة، كقتل القمل، و البق، و البرغوث، و نفخ موضع السجود، و تسوية الحص، و غير ذلك.
[4] ـ العروة الوثق (المحش)، ج2، ص: 602: ...ضرورة ان ليس المراد من الأمر بالصلاة إيجاد تلك الأعمال منتشرة مبعثرة

ّنحو كان، و لو بنحو الاستقلال، ك ركوع و سجود كيفما اتفق و بأي قراءة فاتحة و سورة ثم بيرة إحرام ثمأن يوجد ت فبحيث ي
بل لا بدّ من إيجادها بنحو خاص من الارتباط، بحيث تون له وحدة عرفية و يصدق عليها أنّها عمل واحد، فلّما يون منافياً لهذه

الهيئة و لتلك الوحدة الاتّصالية يون مبطً للصلاة، و قادحاً فيها...


