
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (ادامه بحث تنبيهات) »

در تاریخ ۲۸ فروردین ۱۳۹۵

تنبیهات استصحاب: اصالة تأخّر الحادث
جلسه 90 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

فرمایش مرحوم شیخ(رحمة اله علیه) را ملاحظه فرمودید، چون در کلام مرحوم شیخ در دو قسمت بحث شد، ی بحث از
استصحاب صحت که ما مستصحب را صحت الاجزاء قرار بدهیم، که مرحوم شیخ این را نپذیرفتند. دوم بحث از استصحاب

هیئت اتصالیه است که بالأخره در آخر مرحوم شیخ این استصحاب را پذیرفتند.

استصحاب هیئت اتصالیه در فرض که ما ش در قاطع داریم، یعن استصحاب در فرض ش در مانع را هم نپذیرفتند اما در
ش در قاطع که ما مستصحب را هیئت اتصالیه قرار بدهیم این استصحاب را مرحوم شیخ پذیرفتند. اینجا ی دو نته به

صورت اشال بر فرمایش شیخ عرض مکنیم بعد بحث را مفصلتر دنبال مکنیم.

نته اول در کلام مرحوم شیخ

ما ابتدا از همین استصحاب هیئت اتصالیه بحث را شروع مکنیم، اول در همین هیئت اتصالیه بحث را تمام مکنیم بعد وارد
در استصحاب صحت مشویم، نسبت به هیئت اتصالیه آخرین مطلب که شیخ جواب داد اشال اصل مثبت بود، همانطوری
که در جلسهی قبل در ذهن بعض از آقایان آمد این جواب جواب درست نیست اینه شیخ فرمودند اینجا واسطه خف است و

اینجا ما به دنبال اثبات وجوب استیناف و عدم وجوب استیناف هستیم این استیناف همان اعاده است و ما مرر دیدیم در
کلمات اصولیین و فقها که اعاده از احام شرع نیست، اگر ی عمل مطابق با مأمور به در نیامد و وجوب اعاده پیدا کرد،

.نیست، این اولا وجوب الاعاده که از آثار شرع

ثانیاً اگر وجوب الاعاده از آثار شرع باشد عدمش که مسلّم از آثار شرع نیست در حال که در اینجا اثری را که مخواهند بر
این استصحاب هیئت اتصالیه بار کنند عدم وجوب اعاده است، عدم لزوم استیناف است. فعلا به مرحوم شیخ این اشال وارد

است که استیناف لیس من الآثار الشرعیة اولا و اگر ما هم بپذیریم استیناف و اعاده از آثار شرع است مسلّم عدمش که دیر از
احام شرعیه نیست، عدم وجوب الاستیناف عدم که نمتواند حم شرع باشد.

نته دوم در کلام مرحوم شیخ

نته دوم در این مطلب بود که اگر بخواهیم هیئت اتصالیه را استصحاب کنیم اینجا تا مجموع نیاید هیئت اتصالیه نیامده، گفتند
عرف آن بقیهی اجزائ که نیامده را نازل منزلهی موجود فرض مکند و کأنّه این کس که عازم بر این است که بقیة الاجزاء را

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1752
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بیاورد عرفاً در حم موجود است ولو عقلا موجود نشده اما عرفاً در حم موجود است و اینه شیخ فرمود این استصحاب در
اینجا مبتن بر مسامحات عرفیه است بوئیم ی چنین مطلب را اراده کرده، این هم اشال دارد.

اولین اشالش این است که عرف چنین تنذیری نمکند، ما وقت به عرف مراجعه مکنیم ی عمل مرکب که حالا فرض کنید
که کس گوید این 49 تای بقیه نازل منزلهی موجود است. جایر دارد، عرف نمهمان جزء اولش را انجام داده، 49 جزء دی

اکثر اجزاء را انجام داده، ی دو جزء باق مانده بعید نیست که بوئیم عرف مسامحةً مگوید این ی دو جزء بقیه به منزلة
الموجود است و الا کس که هنوز ی دو جزء بیشتر انجام نداده نمتوانیم بوئیم عرف مگوید بقیة الاجزاء را گویا انجام داده

این به هیچ وجه قابل قبول نیست. اگر اکثر اجزاء را انجام داده باشد این لا یبعد که عرف اینجا بقیه را در حم موجود بداند.

اما اشال دوم این است که در همین فرض هم که ما مگوئیم عرف بقیة الاجزاء را در حم موجود مداند این مسامحهی
عرفیه به درد نمخورد، یعن ما همه جا نمتوانیم بوئیم مسامحات عرفیه برای ما رافع اشال است، بوئیم اگر عرف مسامحةً
ی چیزی را موجود مداند آیا ادلهی استصحاب مآید چنین موردی را شامل شود؟ مگوید اگر ی چیزی مدانید نیست اما

با تسامح عرف موجود است، این ادلهی استصحاب چنین چیزی را نمگیرد، عرف گاه اوقات مگوید اینه هست همان
سابق است تسامح مکند مگوید این آب کری که دو قاشق از آن برداشته شده همان آب کر سابق است، این قابل قبول است.

بعداً هم بحث موضوع استصحاب را که مطرح مکنیم مفصل هم راجع به این بحث مکنیم، تسامح عرف در چنین مواردی که
الموجود فعلا کالموجود سابقاً این را ما قبول داریم اما در جای که خود عرف هم مداند همان جزءش نیامده با تسامح یعن اگر

به عرف بوئیم دقت کن مگوید بله نیامده و نیست، به عبارت دیر ما وقت بحث مرجعیت عرف را مطرح کردیم آنجا گفتیم
وقت در فقه و اصول مگوئیم به عرف مراجعه مکنیم یعن عرف که دقت دارد.

عرف که دقت دارد مگوید ی دو قاشق بردارید مدانم ی مقداری کم شد با توجه به اینه کم شده مگویم این همان است،
من این را با آن ی مدانم. اما جای که عرف ی مقدار تأمل کند مگوید این مرکب هنوز دو جزء دیر دارد اگر مسامحةً هم

بوید ف حم الموجود است این تسامح دیر برای ما قابل اعتبار نیست، اینه آقایان این تعبیر را دارند لا عبرة بالتسامحات
العرفیة اینجا را مگیرد.

پس ببینید این دو اشال بر این بیان وارد است و در نتیجه اشال اصل این مشود که شیخ چرا ما نحن فیه را به مسئلهی
استصحاب کریت تشبیه کرد. ما در استصحاب کریت ی مسامحهی عرفیه ی قابل قبول داریم، عرف مگوید ولو مدانم دو تا

قاشق برداشته شده ول این را من همان مدانم ول در ما نحن فیه اگر عرف دقت کند عرف هم مگوید این إذا انتف الجزء
انتف الل، این ی حم عقل محض که نیست، عرف هم درک مکند، مگوید حالا من اغماض کنم بویم این در حم

موجود است اما این تسامح به درد ما نمخورد و قابل اعتماد نیست.

آقایان مگویند در استصحاب که ما مگوئیم واسطه خف مضر نیست و اصل مثبت در جای که واسطه هست خف است، آیا
اینجا وقت به عرف بوئیم عرف متوجه چه مگوید؟ عرف متوجه مگوید اینجا نیست، آن دقت عقل ی واسطه است من
اصلا این را کالعدم مدانم نه اینه عرف را مسامحهاش کالعدم بداند، نه! باز دقت کنید مسامحه یعن دقت را کنار بذارید،

توجه را کنار بذارید، عرف مگوید من اگر هم دقت کنم، اگر هم آن واسطه را که عقل درک مکند ببینم، مع ذل مگویم این
لیس بموجودٍ، در تعریف واسطه خف دو تا بیان وجود داشت، ی بیان که در السنه هم هست این است که عرف مگوید این

واسطهی خف را من اصلا اینجا مسامحه مکنم و مگویم واسطه هست اما اشال ندارد، این واسطه ضعیف است.

این ی واسطهی ضعیف است اما هست، این ی بیان است برای واسطهی خف. اما واسطهی خف که ما معنا کردیم به تبع



شود، یعنکرده بودند از عبارات خود شیخ هم در رسائل همین استفاده م معنای دقیق که ی (علیه ه تعالرضوان ال)امام
عرف با دقت مگوید لیس بموجودٍ، نمگوید موجود و ضعیف، مگوید لیس بموجودٍ، این لا واسطة ف البین. بعد مگوئیم
عرف در چنین جای خود شیخ هم که مگوید معتبر است این چنین است، مثال دوم در بقاء موضوع در استصحاب است.

کنند یآئیم در مثال بقاء موضوع؛ ما یادمان هست که در بحث مرجعیت عرف مواردی که فقها به عرف مراجعه محالا م
مقدار متعددی را احصاء کردیم، ییش در بحث بقاء الموضوع است، در این بحث عرف با توجه مگوید این همان است، این با
توجه یعن چه؟ یعن عرف مگوید این ی مقداری تغییر کرده، الماء المتغیر قبلا متغیر بوده الآن که مخواهیم استصحاب کنیم
این نجاست را اثبات کنیم تغیرش از دست رفته ول عرف مگوید این آب همان است، ولو عرف توجه دارد به اینه الآن تغیر از
بین رفته و زائل شده اما مگوید این آب غیر متغیر با توجه مگویم همان آب متغیر است، این همان است، اما به عقل بوئیم،

عقل مگوید آب غیر متغیر نمتواند متغیر باشد، این نمتواند آن باشد، ول عرف مگوید همان است.

اینه در فقه و اصول مگوئیم باید به عرف مراجعه کرد این نته هم در همان فرمایشات امام به نظرم تصریح شده بود که
مفرمودند مقصود عرف متوجه است، عرف که دقت هم بند و الا عرف که لاابالگری کند، عرف که بنایش را مگوید بر
بیانش این است که در مواردی که ما تهدید شرع خورد و این لا عبرة بالمسامحات العرفیه یتسامح، اینجا به درد ما نم

داریم لا عبرة، که روشن است، جای که شارع ی چیزی را معین کرده اصلا دیر اینجا عرف و مسامحات عرفیه به درد ما
نمخورد.

بعبارة اُخری این لا عبرة بالمسامحات العرفیة در جای که شارع با عنایت گفته هشت فرسخ، مقدار کر را معین کرده، عشرة
ایام، ییش هم در عشرة ایام در قصد اقامت است، حالا اگر کس ی ساعت کمتر از عشرة ایام بماند، اینجا قصد اقامت

محقق مشود و دقیقاً باید ده تا 24 ساعت بماند، قصد ماندنِ ده تا 24 ساعت را داشته باشد، اینجا مسامحات عرفیه به درد
نمخورد. در بلوغ اگر بیائیم روی مسئلهی سن ـ دو علامت دیر را کنار بذاریم ـ اگر ی ساعت هم از سن قمری کمتر باشد

بلوغ واقع نشده.

پس ما اینجا اشال دوم که بر مرحوم شیخ داریم این است که ما نحن فیه را چرا قیاس کردیم به مسئلهی کریت، اشال دوم
این است که عرف در اینجا اولا معدوم را بمنزلة الموجود نمداند، این ی. ثانیاً اگر هم بداند این تسامح برای ما به درد

نمخورد، اینجا باید محققاً موجود باشد و الا اگر مسامحةً بخواهد موجود باشد فایدهای ندارد.

نته سوم در کلام مرحوم

اما اشال سوم که بحث مهم را مخواهیم شروع کنیم این است که شیخ چرا بین مانع و قاطع فرق گذاشت؟ ما ترتیب
بحثمان این است که مرحوم شیخ آمدهاند بین جریان استصحاب در قاطع و جریان استصحاب در مانع فرق گذاشتند، برای

اینه ببینیم این فرمایش شیخ درست است یا نه؟ اول ی بحث مکنیم که آیا قاطع و مانع دو چیز است؟ یا اینه ی شء
سوم به نام ناقض هم داریم؟ اگر کس گفت همه اینها ی است، سه تا عنوان است مصداقش هم بر مصداق واحد هم هست

بوئیم قاطع، مانع و ناقض، بعد دیر مجال برای فرمایش مرحوم شیخ باق نمماند لذا ما فردا اولا ی نتهای را باز سؤال
مکنیم ببینیم شیخ چه چیزی در ذهنش بوده در فرق بین قاطع و مانع و بعد وارد این بحث مشویم که آیا ما چیزی به نام قاطع

و مانع داریم یا نه؟



شیخ

چون مرحوم نائین اولین اشال که کردند این است که در نماز ما چیزی به نام هیئت اتصالیه نداریم برخلاف آنچه که مشهور
قائلاند. طبق همین اشال نائین این بحث کل را مطرح مکنیم، بعد مآئیم این بحث را مطرح مکنیم که چه داشته باشیم و

چه نداشته باشیم، بر فرض اینه این قاطع و مانع دو تا باشند، آیا این تفصیل که شیخ گذاشتند درست است یا نه؟

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین


