
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 9 (شرايط عوضين) »

در تاریخ ۱۸ فروردین ۱۳۹۵

دروس بیع ‐ شرايط عوضين
جلسه 86 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

روایت اخلاق درباره جهاد با نفس

نع هامركانِ اسّالل قح که به روایت حقوق امام سجاد(علیه السلام) معروف است به این عبارت رسیدیم که «و در این روایت
الْخَنَا و تَعوِيدُه الْخَير و تَركُ الْفُضولِ الَّت  فَائدَةَ لَها و الْبِر بِالنَّاسِ و حسن الْقَولِ فيهِم»[1]، در بحث اصول مقداری این عبارت

را توضیح دادیم که مطلب بسیار مهم است، حق لسان چیست؟ چون در این روایت، تمام اعضاء و جوارح انسان را حقوق که
دارد را بیان مکند، حق لسان چیست؟ آیا اختیار این لسان با خود آدم است؟ هر طوری بخواهد آن را رها کند، هر چه بوید،

هر چه از او صادر شود، این هست یا اینه نه، این ی حقوق دارد.

نزنیم، عجیب است گاه فرماید: 1) مراقبت کنیم که از آن دشنام صادر نشود، حرف زشت نسبت به کسامام(علیه السلام) م
اوقات ی حرف زشت که شما ببینید انسان از ی کس شنیده، هیچ وقت یادِ آدم نمرود یعن انسان تا آخر عمر این کلمه از

ذهنش نمرود، این طرف قضیه هم هست؛ ما هم اگر وقت دشنام به دیری بدهیم و یا حرف زشت بزنیم، آن طرف هم
همینطور است، این در ذهن باق مماند و آثار دارد، کدورتها را زیاد مکند، موجب انتقام مشود، این ضعف آدم است که

انسان به دیری دشنام بدهد.

بر حسب همین روایت، اگر انسان بتواند با زبانش دیری را نصیحت کند، امر به معروف و نه از منر کند که خیل خوب
است، اما اگر زبانش را باز کرد به او حرف زشت زد، این ضعف این آدم است، حت در منزل، در خانواده، اگر پدر با ی تندی
و ی درشتوی نسبت به اولاد خودش یا مرد نسبت به همسر خودش ی لفظ تندی را بوید، ی لفظ زشت را بوید، با قطع
نظر از آثار زیانباری که دارد، دلیل بر ضعف این آدم است. این زبان که منطق العقل است یعن عقل انسان هر مقدار کار کند

از زبان صادر مشود، آن مقداری که عقل کار مکند، اگر عقل انسان درست کار نند، قوهی غضبیه کار کند، زبان دشنام
مگوید، اصلا دشنام گفتن اماره است بر اینه غضب کار مکند، عقل کار نمکند.

عرض کردم گاه اوقات از دشنام تعبیر به فحش مکنیم، بدگوئ، زشت گوی، مثلا ی کس پدرش لاابال بوده، پدرش شیعه
نبوده، سن بوده، فرض کنیم پدرش مسلمان نبوده و یهودی بوده، گاه اوقات شنیدم که درباره بعض از افراد مگویند این
یهودی زاده است وِلش کنید! چرا انسان این تعبیر را بند، حالا پدرش ی مذهب داشته و خودش را خدا توفیق هدایت داده،

انسان این تعابیر زننده را مطرح کند که موجب ناراحت مشود.

وقت سواد است، یب گوئیم فلانمصادیقش این است که م گوئیم اقلبین ما رایج است م مصداقش که خیل دشنام ی
انسان به ی آدم عام مگوید بسواد که طبیع است و عام است، ول ی کس که دارد درس مخواند، درس مگوید،

ی عمری زحمت کشیده، کتاب نوشته، تدریس کرده، آدم بیاید در ی صحبت بوید او بسواد است، این اشال ممن است

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1751
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


داشته باشد، ول این تعبیر که این بسواد است که ی حرف زشت برای اوست. یا گاه اوقات تعبیر به احمق مکند، این
خودش از مصادیق دشنام است، یا تعابیر دیری از این قبیل که دلالت بر عدم فهم ، قلّت فهم، قلّت عقل، این تعابیر را دارد.

نیست، خیل ذاریم زبان در این وادیها بیفتد و باز عرض کردم کار آساناینها را مراقبت کنیم، زبان خودمان را کنترل کنیم. ن
کار مشل است، شیطان اینقدر قوی است که همین الآن که دارم این حرفها را مزنم، با اندک فاصلهای این مطالب را

فراموش مکنند، ی جلسهی دیری بشود، آنجا انسان بخواهد خودنمای کند، حرف بزند، اظهار وجود کند، زبان را رها
مکنیم هر چه خواستیم بوئیم، این بسیار خطرناک است، خیل مراقبت کنیم.

مت فبه آن سفارش شده، حالا خود ص است که خیل از اوصاف مت»، یه در روایات آمده «المؤمن ملجم»[2]، «صاین
حدّ نفسه، قوهی تفر انسان را بالا مبرد، انسان چه در تنهای و چه در اجتماع بتواند صمت را رعایت کند، این قوهی تفر و
تدبیر را بالا مبرد. ول مشود گفت که این خودش مقدّمیت دارد برای اینه زبان حرف نزند، زبان شروع کرد به حرف زدن،

کنترلش خیل مشل است، مثل ی ماشین است که در سراشیب بیفتد کنترلش مشل است، اما تا آدم حرف نزده راحت
است.

ولِ الَّتكُ الْفُضتَر و» ،؛ عادتش بدهیم به خوب گوی«رالْخَي وِيدُهتَع الْخَنَا و نع هامركانِ اسّالل قفرماید: «حامام(علیه السلام) م
 فَائدَةَ لَها»؛ ی حرفهای اضافهای که نه فایدهی دنیوی دارد و نه اخروی، اینها را آدم کنار بذارد. انسان گاه اوقات

جلسات دارد، البته گاه اوقات ی جلسات مطایبه است که عیب ندارد، ایجاد فرح و سرور اشال ندارد و خوب هم هست،
در بعض از روایات نسبت به این مطلب سفارش هم شده، در روایات از اینه انسان ی کس باشد که عادتش بر مزاح باشد،

رویهاش شوخ کردن باشد مذمت شده، اما از آن آدم هم که اهل مزاح هم نیست مذمت شده است.

از آدم که خش است و اجازه نمدهد که در حضور او جوک گفته شود هم  مذمت شده، فرمودند اینطوری هم نباشید! اما
غیر از اینها اگر حرف مخواهیم بزنیم، مبینیم ی حرف اضاف است اینها را رها کنیم «و الْبِر بِالنَّاسِ و حسن الْقَولِ فيهِم»؛
که در این «حسن الْقَولِ فيهِم»، بسیار نته وجود دارد، همیشه خوبهای مردم را بوئیم، خوبهای بزرگان را بوئیم، حال اگر
ی نقص و ضعف و اشال سراغ داریم، اصلا نذاریم به ذهن خودمان نسبت به او مرور شود، خوبهایش را بوئیم و سبب

شویم که او تشویق به خوبهای بیشتر شود، این در مورد حق اللسان است.

این آیه شریفه «ما يلْفظُ من قَولٍ الا لَدَيه رقيب عتيدٌ»[3] را همیشه یادمان باشد، خیل عجیب است، «لفظ» به معنای آن است که
پرتاب مشود، اصلا به این کلمه مگویند لفظ، چون از لسان انسان پرتاب مشود، آن تیری که از کمان پرتاب مشود را

عرب «لفظ» مگوید. «ما يلْفظُ من قَولٍ»؛ هیچ قول از دهان انسان بیرون پرت نمشود «الا لَدَيه رقيب عتيدٌ»، این را واقعاً
همیشه یادمان باشد که رقیب و عتید که دو مل هستند (در بعض از ترجمهها مدیدم ی آقای نوشته بود این اشتباه مشهور
است که مگویند رقیب و عتید دو مل هستند؛ ی مل داریم که رقیب است و عتید هم صفت رقیب است، این شخص اگر

روایات این باب را مدید، این سخن را نمگفت)، مل که کاتب حسنات است و مل که کاتب سیئات است، اینها مراقب
الفاظ و اقوال ما هستند، مراقب این گفتار ما هستند، منویسند، ثبت مکنند خوبهایش را، بدیهایش را، همه را ثبت مکنند.

اگر با ی کس نزاعمان مشود، هر طوری هست مخواهیم به نحوی او را بوبیم، گاه اوقات مگوئیم ی چیزی گفتم که
خواب از چشمش بپرد و دیر خواب به چشم او نیاید، اینه هنر نیست، این که انسان تعبیر زشت کند مر اینه دیری دشمن

باشد! اما اینه انسان بوید من ی چیزی گفتم تا آخر عمر یادش نمرود، اینها تعبیرات است که خودمان خیل به کار
مبریم، خودم را در درجهی اول عرض مکنم و این اشال بر خودم بیش از همه وارد است، خیل خطرناک است، آن وقت

فر مکنیم من ی قدرت عقلان دارم و خدا ی فری به من داده و ی چیزی گفتم که تا آخر عمر مسوزد و یادش نمرود،

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=50&a=18
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=50&a=18
http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=50&a=18


این چه چیزی است؟ جز اینه بدبخت خود من است، ضعف و نقصان من است، ی کس را همینطوری گرفتار کنم ذهنش را
بیندازم، سفارش اسلام به حسن القول است. خدای تبارک و تعال مدّت زیادی از کار بیندازم، از نشاط بیندازم، از راحت تا ی

هر چه بیشتر ما را مراقب بر لسان خودمان قرار بدهد ان شاءاله.

خلاصه بحث گذشته

بحث در فرمایش مرحوم شیخ انصاری بود، مقدار زیادی از کلمات مرحوم شسیخ عرض کرده و تا به حال، هفت قسمت را بیان
کردیم. در آخرین قسمت (یعن در اینه بالأخره، آیا چیزی که میل است را مشود به صورت موزون معامله کرد یا بالعس؟

معدود را مشود به صورت موزون یا میل معامله کرد یا نه؟)، مرحوم شیخ بعد از اینه استظهاری که از روایات و کلمات
اصحاب کردند، حال ی تحقیق را در اینجا ارائه مدهند.

ادامه کلام مرحوم شیخ انصاری

ایشان مفرماید مسئله را دو صورت مکنیم؛ صورت اول: این است که طریق دیر را امارهی بر طریق متعارف قرار بدهیم،
مگوئیم طریق متعارف در این شء وزن است، بعد بوئیم مثلا دو کیل به اندازه ی کیلو است، اگر این باشد که طریق دیر

اماره است بر طریق متعارف، این اصلا بحث ندارد و گویا مفرماید این از محل نزاع خارج است. در ادامه، باز درباره این
فرض (که مسئلهی اماریت باشد) مگویند بالأخره اگر بعداً دیدیم تفاوت وجود دارد، این تفاوت یا «مما یتسامح» است یا «مما

لا یتسامح فیه»، در هر دو صورت اشال ندارد و مسئله درست است.

بنابراین، اگرچه مرحوم شیخ نفرموده، اما صورت اول از محل نزاع خارج است، ول مجموعاً مگویم این خیل محل بحث
نیست. شما اگر به جای ی کیلو، دو کیل قرار دادید، یا ی و نیم کیل قرار دادید، بعد معلوم شد که با ی کیلو ی مقدار

تفاوت هم دارد، مثلا ی کیلو ی مقدار بیشتر از این کیل است، مفرماید اگر تفاوتش طوری باشد که عرف اصلا تسامح کند،
این اشال ندارد و در وزن هم وقت مگوئیم ی کیلو، حال اگر ی گرم کمتر از ی کیلو باشد، عرف تسامح مکند.

خلاصه آنه؛ اگر «مما یتسامح فیه» باشد، مرحوم شیخ مفرماید ظاهرش این است که اشال ندارد، اما اگر «مما لا یتسامح»
باشد، اشاره مکند به همان دلیل که قبلا عرض کردیم که ظاهر این است که در «مما لا یتسامح» قائل به جواز بشویم؛ زیرا این

هم عنوان جزاف را ندارد. شما اگر به جای اینه وزن کنید، کیل کردید یا اینه به جای اینه کیل کنید، وزن کردید، عرف
نمگوید در اینجا کار شما جزاف است و آنچه که ما در این روایات معتبر بود، خروج از جزاف است، نباید بیع جزاف باشد،

اینجا هم جزاف نیست. گفتم هزار تومان مدهم به جای ی کیلو گندم، پنج کیل گندم به من بدهید! در «مما لا یتسامح»، چون
خروج از جزاف است و عنوان جزاف را ندارد، لذا جایز است و اشال ندارد.

صورت دوم: یعن ما ی را امارهی برای دیری قرار ندهیم، اگر ی مبیع موزون است، نوئیم کیل امارهی برای آن باشد، یا
اگر ی مبیع میل است، نوئیم وزن امارهی برای آن باشد. مرحوم شیخ مفرماید مشهور باز در اینجا قائل به جوازند،

صاحب ریاض همین نظر را داده و به مشهور هم نسبت داده، دلیل چیست؟ «لأن ذل لیس من بیع المیل مجازفةً المنه عنه
ف الاخبار و معقد الاجماعات»، باز به همان دلیل قبل تمس کرده و مفرماید این عنوان جزاف را ندارد، ولو ما کیل را
امارهی وزن قرار ندادیم، وزن را امارهی برای کیل قرار ندهیم، اما همین که موزون را با کیل معامله مکنیم، جزاف که در

اجماع و در روایات مورد نه واقع شده خارج از آن است.



آنچه مشهور مگویند این است که میل را مشود موزون فروخت؛ زیرا جزاف نیست، دلیل دوم آنه «الوزن اضبط من
الیل»؛ وزن دقیقتر از کیل است یعن الآن که مگوییم ی کیلو، این خیل دقیقتر از جای است که با پیمانه و کیل بخواهیم
مقدار را معین کنیم و مفرمایند در میان عرف، اصلا مالیت میل از راه وزن محاسبه مشود اصالةً. مگوئیم دو کیل، نیم
کیلو است، چهار کیل ی کیلو است، لذا میل را مشود موزون فروخت، اما موزون را نمگویند میل بفروشند یعن آن

طرفش را مشهور قائل نیستند.

ایشان در نته دیر مفرماید: «و المح المؤید بالتتبع أن الوزن اصل للیل»؛ تتبع که ما کردیم این است که وزن، اصل
برای کیل است، باز بعداً در اشال به مرحوم شیخ این اشال مآید که اصلا ی زمان وزن نبوده و کیل بوده، چطور متوانیم

بوئیم وزن اصل برای کیل است، الآن ممن است بوئیم میلات را بر اساس موزونات محاسبه مکنند، مثلا مگویند دو تا
کیل ی کیلو است نیم کیلو است، کما اینه گاه اوقات با ذراع ممن است وزن ی چیزی را درست کنند، مثلا پنج ذراع

آدم، دویست کیلو باشد، اما در زمان گذشته که اصلا وزن نبوده است.

مرحوم شیخ مفرماید ما تتبع کردیم دیدیم وزن اصل برای کیل است و عدول به کیل از باب رخصت است. بعد ی شاهدی هم
در آخر مآورند، اصلا اینجا تعبیر مکنند که ما در میان این مقادیر (یعن کیل و وزن و عدّ)، ی چیزی داریم به نام «اصالة

اختلافها ف ان المتفرقه علالام ائیل المتعارفة ففرماید شاهد بر این اصالة الوزن، این است که «ان المالوزن»، بعد م
المقدار»؛ کیل عراق با کیل ایران فرق مکند، «لیس لها مأخذٌ إلا الوزن»؛ اینها هیچ مأخذی غیر از وضع ندارد، این راجع به

اینه ما میل را با وزن انجام بدهیم، نظر مرحوم شیخ این شد که جایز است و به مشهور فقها هم نسبت داد که مشهور فقها هم
قائل به جوازند، اما عس آن چطور؟ «کفایة الیل ف الموزون»، بدون اینه مسئلهی اماریت در کار باشد، مفرماید «فیه

اشال»،ٌ بله «لا یبعد عدم الجواز»، آن طرف را قبول نمکنند.

بعد سراغ معدود آمده و مفرماید اگر کیل و وزن، طریق به معدود باشند باز بحث وجود ندارد، مگوئیم این گردو، این تخممرغ
معدود است، رفتیم دیدیم ده تا تخممرغ ی کیلو است، کیل یا وزن، طریق و اماره برای عدّ است که مانع ندارد، اما بدون

مسئله اماریت، «فهو مشل لأنه لا یخرج عن المجازفة»؛ مفرماید در معدودات اگر مسئله را آوردیم روی وزن یا کیل، بدون
اینه ما این را اماره قرار بدهیم، این خارج از مجازفت نمشود.

خلاصه آنه؛ در معدودات اگر مسئله اماریت شد که بحث ندارد، اگر مسئله اماریت نشد در کیل مفرماید: «فیه اشال و لا
یجوز»، اما در وزن باز مفرماید مانع ندارد یعن در هر معدودی مفرماید: «فالظاهر کفایته»؛ زیرا باز وزن اضبط از عدّ

است، این خلاصهی نظری است که مرحوم شیخ اینجا مدهند.[4]

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «و حق اللّسانِ اكرامه عن الْخَنَا و تَعوِيدُه الْخَير و تَركُ الْفُضولِ الَّت  فَائدَةَ لَها و الْبِر بِالنَّاسِ و حسن الْقَولِ فيهِم.» الفقيه
2- 618- 3214؛ عنه وسائل الشيعة، ج15، ص: 172، ح1-20226.

[2] ـ «ابِ رحمه اله قَال حدَّثَنَا سعدُ بن عبدِ اله عن احمدَ بن ابِ عبدِ اله الْبرق عن بعضِ اصحابِنَا رفَعه قَال قَال ابو عبدِ
اله(ع) اغْلَب من غَلَب بِالْخَيرِ و الْمغْلُوب من غُلب بِالشَّرِ و الْمومن ملْجم.» معان الأخبار، ص: 170.

[3] ـ سوره ق، آیه18.

يل وزناً علا كفاية أحد التقديرين عن الآخر أصالةً من غير ملاحظة التقدير المتعارف، فالظاهر جواز بيع الم[4] ـ «و أم

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=50&a=18


المشهور، كما عن الرياض؛ لأنّ ذلك ليس من بيع الميل مجازفةً، المنه عنه ف الأخبار و معقد الإجماعات؛ لأنّ الوزن أضبط
من اليل، و مقدار مالية الميلات معلوم به أصالةً من دون إرجاع إل اليل. و المح المؤيد بالتتبع‐: أنّ الوزن أصل لليل،

و أنّ العدول إل اليل من باب الرخصة؛ و هذا معلوم لمن تتبع موارد تعارف اليل ف الموزونات. و يشهد لأصالة الوزن: أنّ
الماييل المتعارفة ف الأماكن المتفرقة عل اختلافها ف المقدار ليس لها مأخذ إ الوزن؛ إذ ليس هنا كيل واحدٌ يقاس الماييل

عليه. و أما كفاية اليل ف الموزون من دون ملاحظة كشفه عن الوزن، ففيه إشال، بل لا يبعد عدم الجواز، و قد عرفت عن
السرائر: أنّ ما يباع وزناً لا يباع كيً بلا خلاف، فإنّ هذه مجازفةٌ صرفة؛ إذ ليس اليل فيما لم يتعارف فيه، وعاء منضبطاً، فهو

بعينه ما منعوه من التقدير بقصعة حاضرة أو ملء اليد؛ فإنّ اليل من حيث هو لا يوجب ف الموزونات معرفة زائدة عل ما
يحصل بالمشاهدة، فالقول بالجواز فيما نحن فيه مرجعه إل كفاية المشاهدة. ثم إنّه قد علم مما ذكرنا: أنّه لو وقعت معاملة

الموزون بعنوان معلوم عند أحد المتبايعين دون الآخر كالحقّة و الرطل و الوزْنة باصطلاح أهل العراق، الذي لا يعرفه غيرهم،
خصوصاً الأعاجم غير جائز؛ لأنّ مجرد ذكر أحد هذه العنوانات عليه و جعله ف الميزان، و وضع صخرة مجهولة المقدار معلومة
الاسم ف مقابله، لا يوجب للجاهل معرفة زائدة عل ما يحصل بالمشاهدة. هذا كلّه ف الميل و الموزون. و أما المعدود: فإن كان

اليل أو الوزن طريقاً إليه، فاللام فيه كما عرفت ف أخويه. و ربما ينافيه التقرير المستفاد من صحيحة الحلب عن أب عبد
اله(عليه السلام): «أنّه سئل عن الجوز لا نستطيع أن نعدّه؛ فيال بميال ثم يعدّ ما فيه، ثم يال ما بق عل حساب ذلك العدد؟

قال: لا بأس به». فإنّ ظاهر السؤال اعتقاد السائل عدم جواز ذلك ف غير حال الضرورة، و لم يردعه الإمام(عليه السلام) بالتنبيه
ى فن التقرير غير واضح، فلا تنهض الرواية لتخصيص العمومات؛ و لذا قوبصورة الاضطرار. ل أنّ ذلك غير مختص عل

الروضة الجواز مطلقاً. و أما كفاية اليل فيه أصالةً: فهو مشل؛ لأنّه لا يخرج عن المجازفة، و اليل لا يزيد عل المشاهدة. و أما
الوزن: فالظاهر كفايته، بل ظاهر قولهم ف السلَم: «إنّه لا يف العدّ ف المعدودات و إن جاز بيعها معجً بالعدّ، بل لا بدّ من

المعدودات» محمول شروط العوضين: «إنّه لا بدّ من العدّ ف عن العدّ. فقولهم ف أنّه أضبط، و أنّه يغن الوزن»: أنّه لا خلاف ف
الوزن عن العدّ»؛ فإنّه يوهم كونه الأصل ف فذلك تعقيب بعضهم ذلك بقولهم: «و ي نّه ربما ينافمراتب التقدير. ل أقل عل

الضبط، إ أن يريدوا هنا الأصالة و الفرعية بحسب الضبط المتعارف، لا بحسب الحقيقة، فافهم.» كتاب الماسب (للشيخ
الأنصاري، ط ‐ الحديثة)، ج4، ص: 225‐221.


