
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » عام و خاص »

در تاریخ ۲۲ آذر ۱۳۸۴

عام و خاص
جلسه 1 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

مقصد رابع: عام و خاص

مقصد رابع «کفايه» که اين بحث خارج نيز بر طبق ترتيب کفايه است، بحث عام و خاص و از مباحث مهم علم اصول است.
مرحوم آخوند در اين بحث، در سيزده فصل مطالب را عنوان مفرمايند؛ در فصل اول چند مطلب ذکر مکنند؛ اولين مطلب

آن است که تعريف عام چيست؟ آيا عام در اصطلاح معناي غير از آنچه در لغت و عرف مباشد، دارد؟

تعريف عام

ايشان م فرمايند: اصوليين تعاريف متعددي براي عام ذکر کردهاند که از نظر جامعيت و مانعيت دچار اشال و ايراد است؛ اما
مفرمايند طبق آن چه که مرر گفتهايم، تعاريف که اصوليين براي بيان مکنند، تعاريف حقيقيه نيست؛ بله اين تعاريف،

عنوان تعاريف لفظيه دارد. بنابراين، چون در مقام تعريف حقيق نيستند، دير وجه ندارد که بحث کنيم اين تعريف آيا جامع
افراد و مانع اغيار است يا خير؟ البته همان طور که در بحثهاي گذشته بر مرحوم آخوند اشال شده است که مقصود ايشان از

تعاريف لفظيه همان تعاريف شرح الاسم است؛ در حال که در منطق بين تعريف لفظ و تعريف شرح الاسم فرق است.

آن چه در جواب «ما» حقيقيه واقع م شود، تعريف حقيق است؛ آن چه در جواب «ما» شارحه واقع م شود، عنوان تعريف
شرح الاسم دارد؛ و آن چه لغويين بيان م کنند، تعاريف لفظيه است. در اصطلاح منطق بين تعريف لفظ و شرح الاسم فرق

است؛ اما مرحوم آخوند اين دو را تقريباً ي گرفتهاند و م فرمايند:

تعاريف که به عنوان عام در کلمات اصوليين ذکر شده، تعاريف است که در جواب «ما» شارحه واقع مشود و تعاريف لفظيه
است. نتيجه اين مطلب آن است که بوييم عام در لغت و عرف چه معناي دارد؟ در لغت و عرف، عام و عموم به معناي شمول،

شامل شدن و فراگيرشدن است؛ در اصطلاح نيز همينطور است وعام يعن لفظ که به مفهومش دلالت بر جميع مصاديق
خودش دارد. اين از نظر تعريف عام.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/62
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


نتهاي در کلام امام خمين(ره)

امام رضوان اله عليه در جلد دوم کتاب «مناهج الاصول» نته اي دارند که در کلمات ديران نيست؛ مفرمايند: بايد مقداري
در تعريف عام دقت کنيم. مراد مشهور از عام اين است که «ما دل عل شمول مفهوم لجميع ما يصلحه أن ينطبق عليه» . امام

وييم ياز مسامحه نيست؛ چرا که لازمه اين تعريف آن است که ب فرمايند: اين تعريف مشهور خاله عليه مرضوان ال
طبيعت واحده از مصاديق خودش حايت مکند؛ در حال که طبيعت، حايت از مصاديق خودش ندارد.

در توضيح مطلب مفرمايند: الفاظ که براي طبايع وضع شده است، مثل لفظ انسان که دلالت بر طبيعة الانسان و ماهية
الانسان دارد، وراي اين، دلالت بر چيز ديري ندارد. طبيعت انسان اگر بخواهد در عالم خارج موجود شود، تشخّص و تعين آن

يا به نفس الوجود است و يا بالعوارض والمشخصات است؛ و اين وجود يا عوارض و مشخصات وجوديه، چيزي غير از
طبيعت و مخالف با آن است. بعد مفرمايند: چطور م شود که بوييم: طبيعت حاک از مخالف خودش است؟ نمشود گفت
شء از چيزي که مخالفش است، حايت دارد؛ مخالف يعن مخالفت مفهوم. «طبيعت انسان»، يعن: ماهية الانسان (خودش

و خودش) و دير اين طبيعت و حقيقت بر مصاديق دلالت ندارد.

 هنام که گفته مشود «حقيقة الانسان»، کاري به اينه طبيع با افرادش در عالم خارج اتحاد دارند، نداريم؛ بحث، بحث عالم
مفهوم است؛ آيا مفهوم که دلالت بر حقيقت و طبيعت دارد، متواند حاک از مصاديقش باشد؟ جواب اين است که مفهوم

نمتواند حاک از مصاديق باشد و لذا، ـــ اگر در ذهن شريفتان باشد ـــ در اوائل بحث اصول، امام رضوان اله عليه نظرشان
اين بود که وضع عام و موضوع له خاص امان ندارد؛ براي اين که عام نمتواند حاک و مرآة از مصاديق باشد. گرچه وجوداً

در عالم خارج متّحدند، اما اين طبيعت و حقيقت نمتواند مفهومش حاک از مصاديق، وجودات و افراد باشد.

سپس، بعد از آن که اين را مطرح مفرمايند، بيان مکنند: در انسان هنام که کلمه «کل» را کنار آن قرار دهيم و بوييم «
کل انسانٍ» ، متوانيم عموم را از باب تعدّد دال و تعدّد مدلول استفاده کنيم؛ خود «کل» به تنهاي معناي ندارد و انسان هم فقط

دلالت بر «حقيقة الانسان» دارد؛ اما وقت اين دو منضمّ به يدير شدند، از راه تعدد دال و مدلول عموم را استفاده مکنيم؛ به
اين بيان که «کل» دلالت بر عموم تمام مدخول خودش دارد و اين که جميع مصاديق مدخولش مراد براي متلم است.

لذا، مفرمايند: عام را اينگونه معنا مکنيم که «ما دل عل تمام مصاديق مدخوله، مما يصح أن ينطبق عليه»، مصاديق که
مدخول قابليت انطباق بر آنها را دارد.

پس، اين نته دقيق است که ما نمتوانيم بوييم عام مفهوم است که اين مفهوم، شامل جميع مصاديق م شود که قابليت
انطباق بر آن را دارد. مفهوم نم تواند حاک از مصاديق باشد؛ پس بايد بوييم که عام عبارت است از «ما دل عل تمام

مصاديق مدخوله» ، عام آن است که دلالت بر تمام مصاديق مدخول دارد.

وقت گفتيم «کل انسانٍ» يعن بعض از انسانها مراد نيست و بله تمام انسانها مراد است. ما اين فرمايش امام را در بحث
وضع عام و موضوع له خاص مطرح کرديم، به آنجا مراجعه نمائيد؛ ما در آنجا به تبع مشهور مرآتيت عام براي افراد به نحو

مرآتيت اجماليه را پذيرفتيم. اگر کس اين را بپذيرد، دير مجال براي اين فرمايش امام (ره) نيست؛ اما اگر کس اين مبنا را
نپذيرد، بايد ملتزم به اين فرمايش شود.



تقسيمات عام

مطلب دوم اين فصل آن است که مرحوم آخوند عام را به سه قسم: عموم استغراق، عموم مجموع و عموم بدل تقسيم کردند.
در عام استغراق، انشاء و مقام اثبات حم واحد است؛ اما ثبوتاً احام متعدد است؛ و هر فرد فردي از افراد عام، مستقلا متعلق

براي حم است؛ وقت م گويد «أکرم العلماء» ، يعن هر عالم خودش ي حم مستقل دارد و اکرام او، تأثيري در اکرام يا
عدم اکرام عالم دير ندارد.

لذا، عام استغراق آن است که انشائاً و اثباتاً ي حم است اما ثبوتاً و در مقام واقع به أحام متعدد منحل م شود. اما در عام
مجموع، هم اثباتاً و انشائاً ي حم است و هم ثبوتاً حم واحد است؛ اگر در «اکرم العلماء» قرينهاي قائم شد بر اين که

مجموع من حيث المجموع مراد است، اينجا اگر علما ده نفر باشند و مخاطب ي نفر از آنها را از دايره اکرام خارج کرد، اکرام
نه نفر دير فايده ندارد. مقصود از عام بدل نيز آن است که ي از افراد عام، عل سبيل البدليه (بدليت يعن غير معين بودن)،

مشمول حم گردد.

در مثال: «أکرم عالماً» ، مگوييم «عالماً» عام بدل است؛ به اين صورت که اگر مثلا زيد عالم نشد، عمرو؛ اگر نشد، بر و
.... معناي دير بدليت آن است که غير معين است؛ يعن ي از اينها را اکرام کن. آن وقت بحث اين است که برخ از بزرگان

است و با مطلق شمول نداريم؛ وعام بدل، همان مطلق شمول گويند: چيزي به نام عام بدل م ،مانند مرحوم محقق نائين
فرق ندارد. نظر ايشان را بعداً عرض مکنيم و توضيح مدهيم.

منشأ اختلاف

بحث واقع شده که منشأ اختلاف چيست؟ مرحوم آخوند عبارت دارند که مرحوم نائين و بعض دير نيز از ايشان تبعيت
کردهانذ. آخوند فرموده است منشأ اختلاف در کيفيت تعلّق الاحام است؛ يعن نحوه تعلق حم سبب م شود که ي عام، عام

.ال برهاندارد و هم اش ال وجداناين عبارت مرحوم آخوند، هم اش .و يا عام بدل شود و يا عام مجموع استغراق

اشال وجداناش اين است که ما با قطع نظر از وجود احام، اصلا عام استغراق داريم؛ ي وقت مگويم «رأيت العلماء»
مقصودم مجموع من حيث المجموع است، ي وقت مگويم «رأيت الجميع العلماء» و مقصودم به نحو استغراق است و
حم هم اصلا وجود ندارد. اشال دير اين عبارت مرحوم آخوند اين است که با برهان نيز منافات دارد. عبارت مرحوم

محقق اصفهان دارد که مفرمايند: محال است که در اختلاف متقدم بالطبع، متأخر بالطبع بخواهد تأثير بذارد. حم متأخر از
موضوع و متعلق است؛ چيزي که خودش طبعاً يا رتبتاً (که اين رتبتاً را من اضافه م کنم) متأخر است، چطور م تواند در

چيزي که متقدم است تأثير بذارد؟
حال، اگر بفرماييد منشأ اختلاف اينها کيفيت تعلق حم است، لازمهاش آن است که چيزي که متأخر است در چيزي که متقدم

است، مؤثر باشد. لذا، مرحوم محقق اصفهان در جلد دوم «نهاية الدراية» صفحه 444، عبارت مرحوم آخوند را توجيه کردهاند.

توجيه مرحوم اصفهان نسبت به کلام آخوند

ايشان فرمودهاند: «الاختلاف باعتبار کيفية تعلق الاحام، أي: باعتبار موضوعيته للحم، يلاحظ عل نحوين، لا أنّ النحوين
يتحقّقان بتعلق الحم»، در اين که چونه موضوع براي حم واقع شده، نوييم حم خودش م آيد آن را استغراق م کند و يا



ي ،دارند که در هر عام بيان ند. خود مرحوم اصفهانتواند اين کار را ب م نمکند؛ ح م آيد آن را عام مجموع م مح
جهت وحدت وجود دارد و ي جهت کثرت؛ جهت کثرت از حيث مفهومش است که وقت م گوييم «کل عالم» اين ي مفهوم

واحد است و از نظر مفهوم وحدت دارد؛ اما بالنظر ال الذات کثرت دارد.

م قرار دهد، اگر جنبه کثرتش را لحاظ  و اعتبار کند، مخواهد موضوع را متعلق براي ح مولا م که در عام فرمايند: وقتم
شود عام استغراق. اما در عام مجموع آن چه اعتبار و لحاظ شده، جنبه وحدت است؛ وقت در ي جاي مولا م خواهد

دهد؛ جنبه وحدتش است. شما وقت کند و آن را موضوع قرار مقرار دهد، عام را که لحاظ م موضوع را به نحو عام مجموع
که م گوييد علماي که در اينجا هستند مجموع من حيث المجموع، جنبه وحدت ملاک قرار داده شده است براي اين که

موضوع براي حم قرار بيرد.

در حقيقت مرحوم محقق اصفهان م فرمايند: در هر عام اين دو جهت، يعن جهت وحدت و جهت کثرت، قابل انفاک از
عام نيست؛ عام را پيدا نم کنيد که اين وحدت و کثرت را نداشته باشد. وحدت و کثرت دو مقوم براي هر عام هستند. اصل

فرمايش مرحوم اصفهان درست است؛ يعن اصل اشال که مرحوم اصفهان به مرحوم آخوند دارند که ما نمتوانيم منشأ
تقسيم را کيفيت تعلق حم قرار دهيم؛ بله اين موضوع که براي حم يا متعلق قرار داده شده است، بايد ببينيم مولا قبل از آن

که حم را بياورد، موضوع را به چه نحوي لحاظ کرده است.

اما توضيح که دادند که در هر عام ي جهت وحدت است و ي جهت کثرت، و تقريباً از کلمات مرحوم آقاي خوئ قدس
سره در جلد پنجم کتاب «محاضرات» صفحه 152 استفاده مشود که ايشان در مواردي از مرحوم اصفهان گرفتهاند و در

مواردي هم از مرحوم محقق نائين. شما بيان مرحوم اصفهان و مرحوم آقاي خوئ را ببينيد، تا روز شنبه إن شاء اله. و
السلام.


