
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (ادامه بحث تنبيهات) »

در تاریخ ۱۶ اسفند ۱۳۹۴

تنبیهات استصحاب: اصالة تأخّر الحادث
جلسه 84 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

بحث در این است که مقصود از کلمهی ش در روایات و اخبار استصحاب، ش به معنای منطق که مراد تساوی الطرفین
باشد نیست. بله مراد از ش همان عدم الیقین است. در لا تنقض الیقین بالش، مراد از ش خلاف یقین است و نتیجه این

مشود که استصحاب در جای که نسبت به حالت سابقه ظن به خلاف وجود دارد یعن انسان 80 درصد احتمال مدهد که آن
حالت سابقه مرتفع شده باشد باز استصحاب جریان دارد. عبارات مرحوم آخوند و ادلّهای که مرحوم آخوند اقامه کردند را بیان

کردیم الا ی عبارت باق مانده بود که عرض کردیم آقایان در این عبارت تأمل کنند.

ادامه عبارت مرحوم آخوند

کند سه تا «قولُه» دارند و «یدلرا به معنای خلاف یقین بیان م ه لغت شفرمایند مضافاً به اینمرحوم آخوند در کفایه م
علیه مضافاً کذا قوله(علیه السلام)»، این ی. «قوله(علیه السلام)»، این دو. «و قوله(علیه السلام) و لا ینقض الیقین بالش أنّ
الحم ف المغیا هو مطلقا عدم نقض الیقین بالش»، این قوله سوم عطف بر چیست؟ و مقصود مرحوم آخوند از این چیست؟
حالا قطع نظر از مسئلهی عطف مفرمایند «و قوله(علیه السلام) بعده و لا ینقض[1] الیقین بالش أن الحم ف المغیا هو مطلقا
عدم نقض الیقین بالش». ما اصلا مخواهیم خود این کلمهی ش را در این روایات استصحاب بیان کنیم، بخواهیم به این و

لا ینقض الیقین بالش استدلال کنیم بر اینه مراد از ش ی معنای عام است و تساوی الطرفین نیست، چطور مرحوم
آخوند اینجا این جمله را به کار بردند؟ و اساساً عرض کردم این و قوله علیه السلام عطف به چیست؟

دو احتمال در تبیین عبارت مرحوم آخوند هست، احتمال اول اینه قوله عطف به همان قولُه های قبل باشد که ظاهر عبارت
کفایه هم همین را دلالت دارد و قوله و قوله و قوله، سه تا و قوله آورده مرحوم آخوند، احتمال دوم[2] اینه و قوله عطف به آن

عموم النف به اطلاقه مع ترک الاستفصال عل ه فرمود «دلاست. چون در وجه چهارم مرحوم آخوند بعد از این فاعل دل
لصورة الافاده» یعن اینه امام(علیه السلام) ترک استفصال فرمود، سؤال نرد که آیا ظن به خلاف هست یا ظن به خلاف

نیست، این ترک استفصال دلالت بر اطلاق دارد و اطلاق دلالت بر عموم نف لصورة افادة الظن بالخلاف دارد، بعد بوئیم این و
.قوله بإطلاقه، این ی دل قوله یعن

و دل قوله بعده، قول امام(علیه السلام) بعد از این لا که این لا عنوان مغیا را دارد، حت یستیقن أنه قد نام تا آخر عنوان غایت را
دارد، روایت این است «لا، حتّ یستیقن أنه قد نام حت یجیع من ذل امر بین و إلا فإنه عل یقین من وضوئه و لا ینقض الیقین

ابداً من ش»، همه جزء غایت قرار گرفته، این قوله عطف به فاعل دل است یعن «دل قوله باطلاقه و دل قوله بعده عل أنّ

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1752
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


الحم ف المغیا». کلمهی لا همان مغیا است، هو مطلقا. مطلق هست یعن حتّ در صورت ظن به خلاف عدم نقض الیقین
.بالش

اول روشن کنیم که آخوند اینجا چه مگوید؟ اگر خودِ آخوند بخواهد به این لا ینقض الیقین بالش استدلال کند، اینه خودش
عین مدّعاست، اصلا ما مخواهیم ببینیم آیا این ش در اینجا عنوان مطلق را دارد یا ندارد؟ مطلق هست یا خصوص تساوی

الطرفین است؟ اگر آخوند بخواهد بوید این لا ینقض الیقین بالش اطلاق دارد این اول الدعوی است. اینجا مرحوم آخوند
اینطور بیان مکند که ما ی مغیای داریم به نام «لا»، این لا خودش مطلق است، یعن چه؟ یعن در هیچ فرض نباید وضو

بیرد، این «لا یجب علیه الوضو، فإنّ حرک ف جنبه شء فهو لا یعلم» قبلا سؤال از وضو بود و این لا یعن لا یجب علیه
الوضو، بعد این لا یجب علیه الوضو اطلاق دارد.

اطلاقش یعن ولو صورت ظن به خلاف هم هست، در جای که ظن به خلاف هم هست لا یجب، بعد که ما مغیا را آمدیم اینطور
معنا کردیم این غایت هم تابع مغیا مشود، یعن اگر ما مغیا را اینطور معنا ننیم، این غایت هم اول الدعواست، مگوئیم لا

ینقض الیقین بالش لعل مراد از ش تساوی الطرفین باشد اما چون این غایت برای ی مغیای مطلق قرار گرفته، بوئیم اگر
مغیا مطلق شد غایتش هم مطلق است، مغیا مگوید «حتّ مع افادة الظن بالخلاف لا یجب علیه الوضو»، بعد بوئیم به صورت

مطلق مشود حرمت نقض یقین به ش، یعن چه جای که تساوی الطرفین است، اگر بنا را بر یقین سابق نذاشتیم، نقض
به خلاف هست اگر آمدیم بر خلاف یقین سابق عمل کردیم باز هم نقض یقین به ش که ظن است، چه در جای یقین به ش

است، مرحوم آخوند از اطلاق در مغیا ی اطلاق در حرمت نقض یقین به ش استفاده مکند و به این بیان مدّعای خودش را
اثبات مکند. مغیا را که به صورت مطلق در نظر گرفتیم مگوئیم پس حرمت نقض الیقین بالش هم مطلق خواهد بود، مطلق
خواهد یعن حتّ در جای که ظن به خلاف هم هست حرمت نقض یقین به ش وجود دارد، این راجع به عبارت مرحوم آخوند.
این بحث خیل روشن است و این تنبیه خیل بحث ندارد، خود کسان که به روایات برای استصحاب استدلال مکنند در رجوع

به فتاوای م بینیم در جای که ظن به خلاف هم وجود دارد استصحاب را جاری مکنند.

استدلال مرحوم شیخ در بحث و اشالات مرحوم آخوند

مرحوم شیخ اعظم انصاری(اعل اله مقامه الشریف) دو تا دلیل دیر بر مدعا آوردند، دلیل اول اجماع است، آخوند دو تا اشال
به این اجماع مکنند: 1) اشال صغروی مکنند ، مفرمایند این اجماع و این اتفاق برای ما ثابت نیست، برای اینه اولا در
گویند از باب بناء عقلا یا ظنت است اما عدهای هم مه استصحاب از باب اخبار حجقائلاند به این باب استصحاب جمع
نوع حجیت دارد، ثانیاً اینهای هم که مگویند استصحاب از باب اخبار حجت است، ی از اقوال یازده گانهای که شیخ در

که فقط تساوی الطرفین است جریان دارد و بعض گفتهاند استصحاب در آنجای باب استصحاب بیان کرد این است که بعض
هم مگویند در جای که ظن به خلاف هست هم جریان دارد، پس أین الاجماع و أین الاتفاق؟

به عبارت دیر خود قائل به این تفصیل در میان کسان است که استصحاب را از باب روایات حجت میداند یا لااقل احتمالش
را بدهیم، اگر احتمال دادیم که در میان قائلین به حجیت استصحاب از باب روایات این قائل به تفصیل که بوید در جای که
تساوی الطرفین است جریان دارد و در جای که ظن به خلاف است جریان ندارد، احتمالش هم بدهیم که در میان اینها وجود

دارد این اجماع شسته مشود، پس از نظر صغروی ما مشل داریم.

اشال دوم که آخوند مکنند اشال کبروی است برای اینه این اجماع احتمال دارد مستند به همین تعابیر در روایات باشد و
.شود اجماع مدرکاین اجماع م



اشال سوم هم در کلمات مرحوم امام و مرحوم والد ما(قدس سرهما) وجود دارد که مگویند این اجماع تقدیری است،
اجماع تقدیری کاشفیت از قول معصوم(علیه السلام) ندارد، مگوئیم اگر علما و فقها استصحاب را از باب روایات حجت بدانند

همهشان قائلاند به اینه لا فرق بین تساوی الطرفین و وجود ظن به خلاف، این اجماع مشود اجماع تقدیری. اجماع تقدیری
برای ما کاشفیت از قول معصوم(علیه السلام) ندارد لذا این دلیل اجماع روشن است که قابلیت استدلال را ندارد.

دلیل دوم که شیخ بیان کردند این است که مرحوم شیخ مفرماید این موردی که ظن به خلاف وجود دارد دو صورت دارد؛ 1)
(2 .ظن حاصل از قیاس که ما دلیل داریم بر بطلان و عدم اعتبارش، این ی ،یا ما دلیل بر عدم اعتبارش داریم مثل ظن قیاس

یا این ظن نه دلیل بر اعتبارش داریم و نه دلیل بر عدم اعتبارش داریم، مثل ظن حاصل از شهرت.

مگوئیم در اینجای که ی حالت متیقّنهی سابقه داریم الآن ی ظن به خلاف او داریم، مخواهیم دلیل بیاوریم که استصحاب
جریان دارد، مگوئیم اگر این ظن از ظنون است که دلیل بر عدم اعتبارش داریم مثل ظن قیاس، شیخ مفرماید وقت دلیل بر

عدم اعتبار وجود داشت به این معناست که وجوده کعدمه، وجود این ظن کالعدم است، به این معناست که آن آثاری که در
فرض وجودش بار مشود دیر نباید بار شود، یا باید اینطور تعبیر کنیم، حالا عین تعبیر شیخ که مفرماید «کل ما یترتب شرعاً
عل تقدیر عدمه فهو المترتب عل تقدیر وجوده»، مفرماید وقت ما دلیل بر عدم اعتبار داریم هر چه را که شرعاً بر عدمش بار

مشود را باید بر وجودش بار کنیم لذا مفرماید وجودش مشود کالعدم.

ما آثار عدم را باید در اینجا بار کنیم، یعن اگر این ظن نبود شما چار مکردید؟ طبق حالت سابقه عمل مکردید، ی از آثار
مترتبهی بر عدم وجود این ظن به خلاف که دلیل بر عدم اعتبارش داریم این است که اگر حالت سابقهی یقینیه موجود باشد ما
طبق آن استصحاب را جاری مکنیم. حالا هم که این ظن به خلاف وجود دارد ما همین کار را انجام مدهیم، این ی فرض.

فرض دوم اینه شیخ مفرماید اگر فرض از ظنون این باشد که نه دلیل بر اعتبار و نه دلیل بر عدم اعتبارش داریم یعن برای ما
مشوک الاعتبار است، ظنّ که ما ش داریم در اعتبار و در حجیت او، اینجا شیخ ی ظرافت به خرج مدهند مفرمایند اگر

بخواهیم با این ظن که ما ش در اعتبارش داریم، حالت سابقهی یقینیه را کنار بذاریم معنایش نقض الیقین بالش است و
روایات استصحاب نه مکند از نقض یقین به ش، در اینجای که ما دلیل بر اعتبار و عدم اعتبار نداریم حجیت این ظن
مشوک مشود، در نتیجه مستند ما در رفع ید از حالت سابقه این ش مشود، ی تشبیه کنیم اینجا ولو این تشبیه در

عبارت مرحوم آخوند نیست.

شما در ظنون خاصه مگوئید ظنون خاصه بازگشتش و پشتوانهاش علم است، مگوئیم چرا؟ مگوئید چون دلیل قطع بر
اعتبارش داریم، پس بر اینها هم آثار علم و قطع واقع مشود، اینجا هم شیخ مفرماید چون این ظن را غیر معتبر ش داریم،

آثار ش باید بر آن بار کنیم، اگر آمدیم حالت سابقه یقینیه را به خاطر وجود این ظن به خلاف از بین بردیم این مشود از موارد
.نقض یقین به ش

(سؤال و پاسخ استاد):  حالا اگر ی ظن خاص دلیل بر عدم اعتبارش هم داشتیم مثل قیاس، الآن بحث ما در ادلهی خاصه
است، در اینجا که ظن به خلاف حالت سابقه داریم یا دلیل خاص بر اعتبارش باشد که عرض کردیم وقت اماره آمد استصحاب
کنار مرود، اگر دلیل بر عدم اعتبارش داشتیم شیخ مفرماید آثار عدم را باید بار کنیم، حالا فرض این است که الآن دلیل نداریم

و مشود مشوک، شیخ با دقت و ظرافت مگوید اگر شد مشوک، شما در حقیقت آن یقین سابق را با ش دارید نقض
مکنید.

حالا ببینیم مرحوم آخوند چه جواب مدهند؟ ایشان ظاهراً از این قسمت دوم کلام مرحوم شیخ اصلا جواب نداده، عبارت



مرحوم آخوند را وقت ما در کفایه مبینیم این چنین است؛ ایشان روی قسمت اول به شیخ اشال مکنند. مرحوم آخوند به
د نیست وقتظن پیدا کردیم معنایش این است که مفاد آن دلیل شرعاً قابل تعب بر عدم اعتبار ی فرمایند اگر ما دلیلشیخ م

دلیل مگوید قیاس حجیت ندارد، معنایش این است که مفاد این قیاس برای ما تعبداً در شرع آثاری برایش بار نمشود و اثبات
نمشود، با این قیاس چیزی اثبات نمشود اما مفرمایند کجای دلیل بر عدم اعتبار مگوید شما این ظن را کالعدم بیر و آثار

عدم را بر این بار کن! به عبارت دیر مفرماید آن دلیل که دال بر بطلان قیاس است با قیاس مضمون و مفاد و مؤدای قیاس
اثبات نمشود.

آخوند در مقابل شیخ مفرماید اگر این دلیل دال بر عدم اعتبار بوید شما اصلا آثار عدم را باید بر آن بار کن، اینجا فرمایش
شما درست نیست اما این دلیل چنین مقتضای را ندارد، این دلیل فقط مگوید مفاد قیاس، مفاد این دلیل که دلالت دلیل بر

عدم اعتبارش داریم شرعاً ثابت نیست، شما شرعاً نمتوانید به این متعبد شوید، اما حالا با وجود این ظن به خلاف مفرمایند
«لا بد حينئذ ف تعيين أن الوظيفة أي أصل من الأصول العملية من الدليل فلو فرض عدم دلالة الأخبار معه عل اعتبار

الاستصحاب فلا بد من الانتهاء إل سائر الأصول‌»، اگر فرض کردیم اخبار استصحاب دلالت بر اعتبار استصحاب در فرض
وجود ظن به خلاف ندارد، دلیل مگوید ظن قیاس به درد نمخورد، مگوئیم چشم! طبق این قیاس مقتضای این قیاس تعبداً
ثابت نمشود و ما قبول مکنیم اما حالا که ما ظن به خلاف داریم، ما در دو راهیم، ی اینه بوئیم این اخبار حتّ مع وجود

الظن بالخلاف استصحاب را معتبر مکند، ی راه هم این است که معتبر نند، یعن ممن است کس بوید نه آقا، ولو ظن به
خلاف هم داریم و این ظن دلیل بر عدم اعتبارش هم داریم اما باز روایات استصحاب، استصحاب را در فرض وجود ظن به
خلاف معتبر نمکند، به عبارت دیر به شیخ مفرمایند شما نتوانستید راه را ببندید، یعن کلام در همین خلاصه مشود، به

صرف اینه ما دلیل داریم بر عدم اعتبار، این قرینه نمشود پس اینه این ادله و روایات استصحاب عمومیت دارد و آنجای که
ظن به خلاف هم هست جریان پیدا مکند، این اشال را مرحوم آخوند دارند

بعد مفرمایند خود شیخ انصاری بعد از اینه این دلیل دوم را آورده ی فتأمل دارد و لعل تأملش همین باشد که ما اینجا
داریم[3].

ما مخواستیم اینجا بحث را تمام کنیم و ی کلام هم از مرحوم امام اینجا هست برای تمیل مطلب. این اشال مرحوم آخوند
را ببینید امشب، از چیزهای عجیب این است که مرحوم اصفهان اصلا برای این تنبیه حاشیه نزده و در حاشیه کفایه مرحوم

اصفهان راجع به این تنبیه بحث نشده،خودتان دقت کنید ببینید اشال کرد. تا فردا ان شاء اله.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ لا تنقض دارد در روایت هم ینقض است.
[2] ـ مرحوم آقای حیم در حقایق و صاحب عنایة الاصول این احتمال را آورده اند.

[3] ـ كفاية الأصول ( طبع آل البيت )، ص: 426: و قد استدل عليه أيضا بوجهين آخرين‌: الأول الإجماع القطع‌ عل اعتبار
تقدير اعتباره من باب الأخبار. و فيه أنه لا وجه لدعواه و لو سلم اتفاق الأصحاب عل الاستصحاب مع الظن بالخلاف عل

الاعتبار لاحتمال أن يون ذلك من جهة ظهور دلالة الأخبار عليه.
الثان أن الظن الغير المعتبر إن علم بعدم اعتباره بالدليل فمعناه أن وجوده كعدمه عند الشارع و أن كلما يترتب شرعا عل تقدير
السابق بسببه إل م الفعلاعتباره فمرجع رفع اليد عن اليقين بالح تقدير وجوده و إن كان مما شك ف عدمه فهو المترتب عل

نقض اليقين بالشك فتأمل جيدا. و فيه أن قضية عدم اعتباره لإلغائه أو لعدم الدليل عل اعتباره لا ياد يون إلا عدم إثبات
مظنونه به تعبدا ليترتب عليه آثاره شرعا لا ترتيب آثار الشك مع عدمه بل لا بد حينئذ ف تعيين أن الوظيفة أي أصل من الأصول



العملية من الدليل فلو فرض عدم دلالة الأخبار معه عل اعتبار الاستصحاب فلا بد من الانتهاء إل سائر الأصول بلا شبهة و لا
ارتياب و لعله أشير إليه بالأمر بالتأمل فتأمل جيدا.


