
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مفاهیم »

در تاریخ ۱۷ آذر ۱۳۸۴

مفاهیم
جلسه 33 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

آيا جمله مشتمل بر غايت مفهوم دارد؟

بحث دوم اين است که آيا جمله مشتمل بر غايت مفهوم دارد يا نه؟ اگر مولا فرمود «أتموا الصيام ال الليل» ، يا «يجب
الصيام ال الليل» ، آيا دلالت بر انتفاي وجوب بعد الغاية دارد يا ندارد؟ به مشهور اصوليين نسبت داده شده که در اينجا بر
خلاف جمله وصفيه، قائل به مفهوم هستند. در ميان فقها و قدما مرحوم سيد مرتض و مرحوم شيخ طوس قائل بودند جمله

داراي غايت، مانند جمله وصفيه مفهوم ندارد.

از اين دو قول که بذريم، مرحوم محقق خراسان آقاي آخوند، قائل به تفصيل هستند و بين موردي که غايت، غايت حم باشد و
موردي که غايت موضوع باشد، تفصيل دادهاند؛ در«کفايه» نظرشان اين است که اگر در موردي غايت، غايت حم بود، مفهوم

دارد؛ مانند: «کل شء ل حلال حت تعلم أنّه حرام» . اما در مواردي که غايت، غايت براي موضوع است، مانند آيه شريفه
«فاغسلوا وجوهم وأيديم ال المرافق» که «ال المرافق» غايت براي «أيدي»، مرحوم آخوند مفرمايند که مفهوم ندارد. بعد

از مرحوم آخوند تقريباً کثيري از اصوليين همين نظريه و همين تفصيل را پذيرفتهاند.

وجه تفصيل مرحوم آخوند

به طور کل وجه تفصيل مرحوم آخوند اين است که در مواردي که غايت، غايت براي حم است، اگر ملتزم شويم به اين که
غايت مفهوم ندارد، اين غايت دير غايت نخواهد بود. هم از راه انسباق و تبادر، و هم از اين راه که لغويت لازم نيايد (از وجودش

عدم لازم نيايد)، اينجا غايت مفهوم دارد.

نظر مرحوم محقق حائري در وجه کلام آخوند

غير از اين دو وجه، وجه سوم نيز در کلمات برخ از بزرگان مثل مرحوم محقق حائري مؤسس حوزه ذکر گرديده است.
مرحوم حائري در کتاب اصول خود به نام «درر الفوائد» از کسان هستند که ابتدائاً تفصيل مرحوم آخوند را پذيرفتهاند، لن در

دورههاي بعد، در حاشيه همين کتاب از آن نظريه عدول کرده و قائل شدند به اين که غايت مطلقا داراي مفهوم نيست. اما در
وجه نظريه مرحوم آخوند که چرا در صورت غايت حم بودن، ملتزم مشويم که غايت مفهوم دارد؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/61
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=187
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=6


 مفرمايند: طبق مبناي که مرحوم آخوند در باب معان حرفيه قائل شدند به اين که حروف و هيئات مانند اسماء، وضع و
موضوع له و مستعمل فيهشان عام است، اگر در موردي غايت، غايت براي حم شد، معنايش اين است که حقيقة الطلب مغياي

به اين غايت است؛ وداراي مفهوم است؛ به اين صورت که اگر اين غايت نباشد، دير حقيقة الطلب موجود نيست. بنابراين،
اي به يم صيغه إفعل که هيئات داراي معناي عام هستند، اگر معناي عامشان مغيگوييم حطبق مبناي خود مرحوم آخوند، م

غايت شد، بعد از تحقق آن غايت، حقيقة الطلب منتف مشود و از بين مرود.

اما اگر نظريه مشهور را قائل شويم که هيئات، وضعشان عام است و موضوع له شان خاص، و اين که جزئ قابل تقييد نيست،
در صورت که بوييم «إفعل ال کذا» ، اين جمله هنام متواند غايت براي حم واقع شود که براي حم، مثل معان اسميه

ي موضوع له عام قائل شويم؛ اگر موضوع له عام داشته باشد، قابليت تقييد دارد و معنايش اين است که حقيقة الطلب مغياي
به غايت شده و بعد از تحقق غايت، مولا طلب ندارد. بنابراين، طبق نظريه مشهور، غايت دير نمتواند غايت براي حم باشد.

اشالات کلام مرحوم آخوند

اين وجه کلام مرحوم آخوند طبق آنچه که مرحوم حائري بيان فرموده و طبق آنچه که مرحوم نائين ذکر کردهاند و علاوه بر
انسباق که مرحوم آخوند ذکر کردند، اينجا بايد اين نته را بيان کرد که اولا ما در بحث معان حرفيه، ثمره مترتب بر کلام
مشهورــــ(معناي عام قابليت تقييد دارد و معناي جزئ قابليت تقييد ندارد)ــــ را انار کرديم و گفتيم تحقيق اين است که اگر

حروف و هيئات داراي معناي جزئ هم باشند، قابليت تقييد دارند؛ از نظر اطلاق و تقييد فرق نم کند که بوييم ي معناي
عام است يا ي معناي خاص. تحقيقش در مباحث گذشته، در بحث معان حرفيه که خيل مفصل مطرح کرديم، گذشت. ثانيا

در بحث مفهوم غايت م بينيم که مشهور قائل به مفهومند و فرق نذاشتهاند بين اين که غايت، غايت براي حم باشد يا غايت
موضوع باشد؛ سؤال اين است که از ي طرف، مشهور قائلند که غايت مفهوم دارد و از طرف دير، م گويند حم و صيغه

حرفيه، معان اين مبنا را قائل شود که معان دارد. بنابراين، طبق نظر شما (مرحوم آخوند)، اگر کس إفعل معناي جزئ
جزئيهاند، دير غايت براي حم معقول نيست.

چطور بين اين دو جمع کنيم و بوييم اگر غايت، غايت براي حم بود و حم معناي کل داشت، مفهوم دارد؟ خوب اين نظر
مرحوم آخوند؛ اما طبق نظر مشهور، چونه بين اين دو مطلب جمع کنيم؟ از ي طرف، مشهور مگويند غايت مطلق مفهوم
دارد؛ و از طرف دير حم و هيئت إفعل را داراي ي معناي جزئ مدانند، و قائلند که معناي جزئ قابليت تقييد ندارد، پس
بايد بوييم راه اثبات غايت، اين راه که در کلمات مرحوم نائين و مرحوم حائري ذکر شده است (مبن بر آن که اگر غايت،
غايت براي حم باشد، چون هيئت افعل معناي کل دارد، پس مفهوم دارد)، نيست. بنابراين، بايد بوييم دليل مشهور بر مفهوم

.بدانيم يا جزئ ّبه اين ندارد که موضوع له هيئت را کل ري است و هيچ ارتباطغايت، دليل دي

نظر مرحوم محقق حائري در عدم مفهوم غايت

عرض کرديم مرحوم محقق حائري در حاشيه «درر» از نظري که در متن دادند، عدول کرده و فرمودند غايت مطلقا مفهوم
ندارد، چه غايت غايت حم باشد و چه غايت موضوع. دليلش را اين گونه مفرمايند که در جاي که غايت حم است و حم
هم معناي عام دارد، م گوييم معناي عامش حقيقة الطلب است و اين حقيقة الطلب مغيا شده به ي غايت؛ براي مفهوم بايد

انحصار را اثبات کنيم و بوييم اين قيد، قيد منحصر است براي مغيا، همان طور که در جملات شرطيه، براي اثبات مفهوم نياز
به انحصار داشتيم.



مرحوم حائري مفرمايند چنين انحصاري وجود ندارد؛ مثال مزنند که اگر مولا گفت «إجلس من الفجر ال الزوال» ، و بعد
از چند دقيقه دير گفت «إن جاء زيدٌ إجلس من الزوال ال الغروب» ، آيا عرف مگويد بين اين دو منافات وجود دارد؟ اگر

بخواهيم بوييم «إجلس من الفجر ال الزوال» مفهوم دارد، مفهومش اين است که بعد از زوال جلوس وجوب ندارد؛ اين مفهوم
با منطوق جمله دوم بايد منافات داشته باشد، در حال که عرف بين اين دو منافات نم بيند. حال، که منافات وجود ندارد،

کشف مکنيم که اگر غايت، غايت براي حم هم باشد، مفهوم وجود ندارد.

اشال بيان مرحوم حائري

که م رسد که مخدوش است؛ به اين بيان که ما در جاي ه مقامه الشريف به نظر مال اين بيان مرحوم محقق حائري اعل
الزوال» از کجا أولا إجلس من الفجر ال» خواهيم بحث کنيم که در جمله مثلا م است، مچيزي غايت براي ح گوييم ي

بوييم «ال الزوال» غايت براي وجوب است؟ ممن است غايت براي متعلق (جلوس) باشد؛ و ثانياً در اين مثال، ممن است
قرينهاي وجود داشته باشد که سبب مشود عرف در اينجا مفهوم گيري نند وإ اگر مولا از اول گفته بود «إجلس من الفجر

ال الزوال» ، مأمور هم در زمان زوال بلند مشد مرفت.

اگر در همين مثال هم بوييم غايت، غايت براي حم است، به نظر ما عرف مفهوم را به خوب مفهمد؛ منته جمله دوم اگر
آمد، خود جمله دوم قرينه است براي اين که جمله اول مفهوم نداشته باشد. بنابراين، اين بيان را نمتوان بيان تام دانست.

نتيجه آن که در موردي که غايت، غايت حم باشد، به اين نتيجه م رسيم که عرف در جاي که غايت، غايت حم است، قطعاً
مفهوم را استفاده مکند.

بحث مفهوم در مواردي که غايت، غايت موضوع باشد

اما جاي که غايت، غايت موضوع است، مثلا مولا فرمود: «فاغسلوا وجوهم وأيديم ال المرافق» که «ال المرافق» غايت
براي «أيدي» است؛ «أيدي» عنوان موضوع دارد و حم وجوب است. يا در مواردي که غايت، غايت براي متعلق باشد، مثل

آنجاي که مولا م فرمايد «أتموا الصيام ال الليل» ، که بوييم «ال الليل» غايت براي «اتمام» است که متعلق براي وجوب
است؛ يعن «يجب اتمام الصيام ال الليل» .

محققين در اين دو مورد قائلند که غايت مفهوم ندارد. دليلشان اين است که اين موارد به مفهوم وصف ملحق است. م فرمايند
در باب مفهوم وصف، مقصود ما از وصف، ي وصف به اصطلاح ادباي نبود؛ بله م گفتيم وصف يعن آنچه که قيد موضوع

است، م خواهد وصف اصطلاح باشد، يا حال باشد، يا تمييز باشد و يا ظرف باشد، (ظرف در اصطلاح ادبا که از آن در
«ال و حت» تعبير به غايت م کنيم). پس در جاي که غايت، غايت متعلق است يا غايت موضوع، چون قيد، قيد براي موضوع

است و قبلا در مفهوم وصف گفتيم که اگر مولا حم را براي موضوع مقيد به ي قيدي فرمود مانند آن که بويد إکرام عالم
عادل واجب است، مفهومش اين نيست که اکرام عالم غير عادل واجب نيست؛ بله عنوان مفهوم وصف را دارد. لذا، م گويند
اگر غايت، غايت متعلق يا موضوع شد، داخل در مفهوم وصف مشود؛ حال، اگر کس مفهوم وصف را معتبر بداند، در اينجا

نيز بايد قائل به مفهوم شود وگرنه در اينجا نيز مفهوم نخواهد داشت.

http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=5&a=6
http://www.fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=187


نته

نتهاي در تحقيق اين مطلب وجود دارد مبن بر آن که آيا قيودي که به موضوع مربوط است، آيا بازگشتش به قيد الحم نيست؟
اگر در جائ نسبت موضوع به حم، نسبت علت به معلول است، (موضوع بمنزلة العلة است براي حم و حم بمنزلة المعلول
است)، چونه معقول است که بوييم موضوع مقيد است اما حم مقيد نيست؟ مخصوصاً مرحوم محقق نائين در اصولشان

م و هر قيدي که قيد موضوع است، برمگردد به ح که شرط موضوع است، برم يه دارند که هر شرطزياد روي اين معنا ت
گردد به حم. حال، تعجب اين است که چطور در اينجا، باز مرحوم نائين تأکيد دارند روي اين معنا که اگر چيزي غايت براي
حم شد، مفهوم دارد؛ اما اگر غايت براي موضوع شد، مفهوم ندارد؟. قيد الموضوع که اختصاص به شرط اصطلاح ندارد

وبه حم برم گردد.

و ظاهراً اين مطلب، مطلب درست است؛  و اگر مطلب درست شد، دير بايد در مقابل مرحوم آخوند، مرحوم نائين و مرحوم
آقاي خوئ و ديران ايستاد و گفت که جمله داراي غايت مفهوم دارد. ظاهراً نظر شريف امام رضوان اله تعال عليه نيز اين
است که ما مطلقا بوييم جملهاي داراي غايت، مفهوم دارد. و عرف از جمله داراي غايت، مفهوم را م فهمد؛ مر جاي که

قرينه بر خلافش باشد. اما جاي که قرينه بر خلاف نيست، چه غايت حم باشد و چه غايت موضوع، آنجا عرف مفهوم را
مفهمد. نتهاي نيز اينجا در کلمات وجود دارد که از کجا بفهميم در ي جملهاي، غايت، غايت حم است يا غايت متعلق است

و يا غايت موضوع؟

روشن است که نياز به قرينه دارد؛ و در هر موردي تابع قرينه هستيم. پس، نتيجه اين شد که طبق اين مبنا که قيود موضوع تماماً
به حم برگشت مکند، چاره اي نداريم که بوييم لافرق در اين که غايت، غايت حم باشد و يا غايت موضوع؛ در هر دو بايد

قائل به مفهوم شويم. و عجيب اين است کسان که در بحث مفهوم شرط قائل بودند به اين که جمله شرطيه مفهوم ندارد، عده اي
از آنها در بحث غايت قائلند به اين که جمله مشتمل بر غايت مفهوم دارد. منظور اين است که در ميان مفاهيم، بحث مفهوم

غايت از نظر داشتن مفهوم، طرفدار زيادي دارد؛ هم در بين قدما و هم در بين متأخرين. والسلام. 


