
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مفاهیم »

در تاریخ ۱۴ آذر ۱۳۸۴

مفاهیم
جلسه 31 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

خلاصه بحث روز گذشته

عرض شد ي از ادله قائلين به مفهوم در جمله وصفيه اين است که براي حمل مطلق بر مقيد، هيچ دليل و راه غير از مفهوم
وصف نداريم؛ بدين معنا که بايد از جمله دوم مفهومگيري نمائيم و سپس با اين مفهوم، مطلق موجود در جمله اول تقييد زنيم. به

عنوان مثال، بوييم مفهوم «أکرم العالم العادل» اين است که اکرام عالم غيرعادل واجب نيست، و با اين مفهوم، «أکرم
العالم» را تقييد زنيم. در جواب، بيان کرديم که راه حمل مطلق بر مقيد، منحصر به مفهوم نيست؛ بله عرف، دليل دوم را قرينه

تصرف در دليل اول مداند.  به اين بيان که در صورت مقدمات حمت جاري است و اطلاق منعقد است که قرينهاي براي
تقييد ـــ نه متّصلا و نه منفصلا ـــ نداشته باشيم، اما در اينجا، عرف، دليل دوم را قرينه مداند؛ لذا، نيازي نيست که بوييم جمله

وصفيه مفهوم دارد.

نظر مشهور در باب حمل مطلق بر مقيد

مشهور مگويند حمل مطلق بر مقيد، در جاي است که تليف، تليف واحد باشد؛ اما اگر تليف متعدد باشد، حمل مطلق بر
مقيد امان ندارد. توضيح مقصود مشهور اين است که بنا بر نظر مشهور، بين دو جمله «أکرم العالم و أکرم العالم العادل» با

«أکرم کل عالم و أکرم کل عالم عادل» فرق است. در فرض اول، تليف واحد است؛ براي اينکه وقت مولا مگويد «أکرم
العالم» ، تليف، به صرف الوجود تحقق پيدا مکند؛ در جمله دوم هم که مگويد «أکرم العالم العادل» ، مطلوب مولا همان

صرف الوجود است. لذا، مگوييم جمله دوم عرفاً قرينه است براي تصرف در جمله اول و دير اطلاق براي آن منعقد نيست؛
چرا که تليف واحد است. اما در صورت دوم، که به جاي «العالم»، «کل عالم» ذکر مشود، با وجود کلمه «کل»، به تعداد

وجود عالم در خارج، تليف انحلال پيدا مکند؛ يعن «أکرم کل عالم» هرچند به حسب ظاهر ي تليف است، اما باطناً
تاليف متعدده است و مراد اين است که تمام وجودات عالم به نحو مطلق بايد اکرام شود.

«أکرم کل عالم» يعن «أکرم زيد العالم، أکرم بر العالم، أکرم عمرو العالم» . حال، جمله دوم ـــ «أکرم کل عالم عادل» ـــ،
چون تاليف در هر دو بيان، متعدد است، وجه ندارد که مطلق را بر مقيد حمل کنيم. بنابراين، مشهورمگويند در جايکه

انحلال تليف داريم، مطلق بر مقيد حملنمشود؛ زيرا بين تاليف تناف وجود ندارد. حال، اين بحث، و تحقيق در کلام مشهور،
مطلب است که بايد آن را در بحث مطلق و مقيد بررس کنيم. و اساساً آيا اين انحلال مورد قبول است يا مورد قبول نيست؟
بحث است که فعلا به اينجا مرتبط نمشود. آن چه اينجا وجود دارد اين است که در مقابل کسان که مگويند جمله وصفيه

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/61
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


داراي مفهوم است و به اينجا استدلال مکنند، مگوييم: بدون اين که جمله وصفيه مفهوم داشته باشد، امان حمل وجود دارد؛
چرا که جمله دوم عرفاً قرينه مشود براي تصرف در جمله اول و اطلاق آن با وجود جمله دوم اصلا منعقد نمشود.

بيان مرحوم محقّق خوئ

 مرحوم محقق خوئ در ميان اصوليين فرمايش اضافهاي در جلد پنجم کتاب «محاضرات» در صفحه 131 و 132 به بعد دارند.
ايشان مفرمايند: در باب مفهوم وصف، اگر به اين ميزان و روش پيش رويم، فرق بين جمله شرطيه و جمله وصفيه در همين

مشود که در جمله شرطيه، شرط قيد براي حم است و حم، معلق بر شرط است؛ لذا، متوانيم در جمله شرطيه قائل به
مفهوم شويم؛ اما در جمله وصفيه، صفت قيد براي موضوع يا براي متعلق است و به همين دليل جمله وصفيه مفهوم ندارد.

اين که ايشان مفرمايند در جمله وصفيه، صفت قيد براي حم نيست و قيد موضوع است، مطلب است که در کلمات
استادشان مرحوم محقق نائين مطرح شده و ايشان نيز از فرمايش استادشان اقتباس کردهاند، اما اضافهاي که دارند اين است

که مفرمايند: به نظر ما، جمله وصفيه به ي بيان جزماً مفهوم ندارد و به ي بيان دير، جزماً مفهوم دارد. در جائ که
مگوييم «أکرم العالم العادل» ، اگر بوييم مفهوم که مخواهيم بيريم اين است که مفهوم أکرم العالم العادل ، نف حم از
غير موضوع است(نف الحم عن غير ذل الموضوع)؛ يعن مولا مفرمايد اکرام عالم غيرعادل واجب نيست، اکرام عالم فقير،

عالم فاسق واجب نيست؛ هر قيدي که غير از قيد عادل باشد، مشود مفهوم آن.

در اين صورت، به همان بيان که در گذشته گفتيم، جمله وصفيه قطعاً چنين مفهوم ندارد، و شاهد آن نيز همان دليل دوم بود
که ديروزبيان کرديم؛ به اين بيان که اگر مولا الان گفت «أکرم العالم العادل» و بعد از ي ربع دير گفت «أکرم العالم الفقير»

، طبق اين بيان بايد جمله اول با جمله دوم منافات داشته باشد، در حال که أحدي در اينجا ادعاي منافات نمکند. اما اگر
بوييم مقصود از مفهوم در جمله وصفيه اين است که مولا اين حم را براي طبيع موضوع مذکور در جمله جعل نرده است
(عدم ثبوت الحم لطبيع هذا الموضوع)؛ مولا فرموده « أکرم العالم العادل »، موضوع عالم است، اما مولا وجوب اکرام را

براي طبيع عالم جعل نرده است، بله براي افراد خاص از اين موضوع جعل کرده که عادلان آنهاست. در اين صورت جمله
وصفيه مفهوم خواهد داشت.

مفرمايند: اين مطلب، حرف درست است. هنام که مگوييم جمله وصفيه مفهوم ندارد، نمخواهيم بوييم فرق ميان دو
جمله «أکرم العالم العادل» و «أکرم العالم» نيست و وجود قيد کالعدم است؛ بله منظور عدم داشتن مفهوم در جمله وصفيه

به همان معناي اول ـــ يعن: نف الحم عن غير ذل الموضوع ــــ است. اما جمله وصفيه اين مقدار دلالت دارد که اين حم،
براي حصه خاص از موضوع جعل شده است.

دليل مرحوم آقاي خوئ

ايشان مفرمايد: علت اين مطلب آن است که اصل در قيود احترازيت است. اگر بخواهيم احترازي بودن قيد موجود در کلام را
رعايت کنيم، چارهاي جز اين حرف نداريم؛ چرا که در غير اين صورت، وجود آن کالعدم مشود. معناي احترازي بودن اين قيد

آن است که بوييم حم براي طبيع موضوع ثابت نيست، بله براي حصه خاص ثابت است. نتيجه اين بيان آن مشود که
مفهوم به معناي دوم، به ملاک احترازيت در قيود، قطعاً در جملات وصفيه وجود دارد. با اين بيان مفرمايند: با مشهور که

مگويند مطلق در جائ که تليف واحد باشد، (نه در صورت که متعدد باشد) بر مقيد حمل مشود، مخالفت مکنيم.



زيرا، با وجود ملاک احترازيت قيود، حت در جاي که تليف متعدد است(جاي که انحلال وجود دارد) نيز مطلق را بر مقيد
حمل مکنيم. هنام که مولا مگويد «أکرم کل عالم عادل» ، معنايش اين است که وجوب اکرام براي هر عالم در نظر مولا

ثابت نيست، بله فقط براي عالم عادل ثابت است. اين خلاصه فرمايش مرحوم آقاي خوئ قدس سره.

ال بيان مرحوم آقاي خوياش

ملاحظه مفرماييد که نته اصل افتراق بين ايشان و مشهور اين است که ايشان احترازيت قيد را مطرح منمايند. اگر به
مشهور هم که در جملات وصفيه مگويند جمله وصفيه مفهوم ندارد، اعتراض شود که اين را که مگويند «الاصل ف القيود

أن تون احترازيه» ، احترازيت قيود را چه گونه معنا مکنيد؟ مگويند: معناي احترازي بودن آن است که دايره موضوع ضيق
مشود. اما سؤال ما از مرحوم آقاي خوئ قدس سره اين است که بالاخره شما در باب مفاهيم در مفهوم وصف، وصف را قيد

موضوع قرار مدهيد يا قيد حم؟

اگر وصف را قيد براي موضوع قرار مدهيد، اصلا ارتباط با مفهوم ندارد؛ براي اين که اگر قيد موضوع شد، انتفاي قيد دلالت
بر انتفاي حم ندارد. ما در تعريف مفهوم مگفتيم: مفهوم يعن انتفاء عند الانتفاء؛ انتفاء الحم عند انتفاء الشرط، انتفاء الحم
عند انتفاء الوصف. شما اگر از ي طرف مفرماييد که اين قيد دايره موضوع را تضييق مکند، احترازي بودنش هم درست

مشود؛ همانگونه مشهور نيز در پاسخ به اعتراض، مگويند: اين که ما مگوييم جمله وصفيه مفهوم ندارد، با اين مطلب مسلم
که اصل در قيود احترازي بودن است، منافات ندارد. در باب مفهوم لقب نيز که بعداً مرسيم، مولا که مگويد «أکرم زيداً» ،

دلالت ندارد بر اين که اکرام عمرو واجب نيست.

 حال، اگر  پنج تا قيد نيز به آن اضافه شود مثل آن که بويند أکرم زيداً در ساعت فلان، در مان فلان و...، در اينجا موضوع
ضيق مشود، اما اين تضييق در موضوع، موجب مفهوم نمشود. عرض ما به مرحوم خوئ اين است که شما اگر به ملاک
تعليق بر موضوع مخواهيد وارد شويد، احترازي بودن درست و سر جاي خودش محفوظ است، اما أين هذا بالمفهوم؟ و اگر
قيد را قيد براي حم قرار مدهيد، مسلم است که در اينجا مفهوم وجود دارد. يعن خلاصه مناقشه ما اين شد که نمشود از
ي طرف، مسأله تعليق بر حم و تعليق بر موضوع را مطرح بفرماييد و از طرف دير، اين مسأله را مطرح سازيد؛ اينها قابل

جمع نيست. مطلب دوم اين است که بر فرض اغماض از مطلب اول، مفرماييد که اين قيد، قيد احترازي است؛ ما قبول
مکنيم؛ اما چطور نتيجه گرفتيد که اگر احترازي شد، در حمل مطلق بر مقيد، فرق بين تليف واحد و تاليف متعدده نيست؟

به عبارت دير، هرچند قيد را احترازي بيريم، آن چه که مانعيت از حمل دارد، تعدد تليف است. مثل اين است که مولا بويد
«أکرم زيداً» ، سپس بويد «أکرم عمرواً إذا کان يتب» ، مگوييم «اذا کان يتب» نيز قيد احترازي است، حال، آيا سبب

مشود که ما بوييم اين دو تليف به هم مرتبط مشود؟ در جاي که انحلال وجود دارد، فرق نمکند که ما بوييم قيد
احترازي است يا احترازي نيست، در هر دو صورت، مجال براي حمل مطلق بر مقيد نداريم. دو تليف است و عرف نمآيد با

تليف دوم در تليف اول تصرف داشته باشد. بنابراين، ـــ(عبارت ايشان در «محاضرات» را ملاحظه بفرماييد)ــــ اولا ظاهر
عبارت فقط مجرد ي دعواست و دليل اقامه نردند؛ و ثانياً به نظر ما وجه هم ندارد. والسلام. 


