
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مفاهیم »

در تاریخ ۱۲ آذر ۱۳۸۴

مفاهیم
جلسه 29 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

مفهوم وصف

دومين بحث در باب مفاهيم، بحث مفهوم وصف است. در ميان اصوليين اختلاف وجود دارد که آيا جمله متضمن وصف،
داراي مفهوم است يا خير؟ به عنوان مثال، اگر متلّم و آمر بويد: «أکرم رجلا عالماً» ، آيا صفت عالم براي رجل، دلالت دارد

بر اين که رجل غير عالم، وجوب اکرام ندارد؟ اگر گفتيم دلالت دارد، معنايش اين است که جمله وصفيه داراي مفهوم است و
گرنه جمله وصفيه داراي مفهوم نيست.

مقدمات بحث

اصوليين دو مطلب را به عنوان مقدمه ذکر نموده و سپس وارد اصل بحث و ادلۀ دال بر اين که جمله وصفيه مفهوم دارد يا نه،
شدهاند. برخ معتقدند که اين دو تا مطلب را بايد بعد از ذکر ادلّه مفهوم آورد، اما کثيري از بزرگان آنها را قبل از ذکر ادلّه بيان

نمودهاند.

مطلب اول

در اين که محل نزاع آن وصف است که موصوف آن در قضيه ذکر شده باشد، بحث نيست؛ هنام که مولا مگويد: «أکرم
د است بر موصوف، و موصوف آن در قضيه ذکر شده است. اما اختلاف در اين است که در جايعالماً» ، صفت معتم رجلا

که وصف غير معتمد بر موصوف است و موصوف آن در قضيه ذکر نشده است، مثلا به جاي آن که بويد «أکرم رجلا عالماً»
، مگويد «أکرم عالماً» ، آيا اين مورد نيز در نزاع مفهوم وصف داخل است؟ و يا آن که در نزاع مفهوم وصف داخل نيست و

بله داخل در باب مفهوم لقب است؟

 ـــ (در مفهوم لقب اگر ي عنوان ذکر شود مثل آن که مولا بويد: «أکرم زيداً يا أکرم رجلا» ، محل بحث است که آيا اين
جملات دلالت بر مفهوم دارد يا نه؟ همه اتفاق نظر دارند که لقب داراي مفهوم نيست) ـــ. به عبارت دير، آيا کسان که قائل به
مفهوم وصف هستند، در اين مورد نيز مگويند جمله مفهوم دارد يا آن که اين مورد ملحق به باب مفهوم لقب است و چون در

آنجا در مورد عدم مفهوم اتفاق نظر وجود دارد، اين مورد نيز داراي مفهوم نيست؟

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/61
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


 بزرگان همچون مرحوم محقق نائين و برخ از تلامذه بزرگ ايشان ـــ مرحوم آقاي خوئ در کتاب «محاضرات» ـــ معتقدند
که اين مورد، يعن وصف غير معتمد بر موصوف، داخل در نزاع مفهوم وصف نيست و به باب مفهوم لقب وارد مشود؛ اما

برخ دير فرمودهاند که اين مورد نيز داخل در محل نزاع است و مفهوم وصف اعم است از آن که موصوف ذکر شده باشد يا
نشده باشد. از اينرو، در روايت: «ل الواجد يحل عرضه وعقوبته» ــــ اگر کس مديون است اما متمن از آن است که دينش

را بپردازد، ول تأخير ماندازد، (ل يعن تأخير انداختن) سبب حلّيت عرض او وعقوبتش است ــــ اگر گفتيم وصف غير معتمد
بر موصوف نيز داخل در نزاع است، «ل الواجد...» جمله وصفيه و داراي مفهوم است؛ بنابراين، «ل غير واجد»، از بين بردن

عرض و عقوبت کردن او جايز نيست.

دليل آنها: کسان که مگويند وصف غير معتمد بر موصوف داخل در نزاع در مفهوم وصف است، مگويند درست است که از
نظر لفظ، موصوف در کلام ذکر نشده است، اما کلمه «واجد» يا جمله «أکرم عالماً»، با تحليل عقل به ي ذات و به ي مبدأ

برمگردد؛ «أکرم عالماً» يعن أکرم إنساناً عالماً و يا «ل الواجد» يعن ل مديون که واجد است و تمن از اداء دينش دارد.
لذا، اين مورد نيز مانند جاي است که موصوف در قضيه ذکر شده باشد. اين استدلال کسان است که اين نظريه را دارند و از

جمله آنان والد بزرگوار ما مباشد که کتاب «اصول فقه شيعه» اين نظريه را مطرح مکنند و مفرمايند: وصف غير معتمد بر
موصوف را نيز بايد داخل در نزاع در مفهوم وصف دانست.

جواب از اين دليل: در مقابل، چنين جواب داده مشود که نزاع در باب مفاهيم، مربوط به مقام دلالت است. هنام که
مگوييم جمله وصفيه مفهوم دارد يا نه؟ يعن: اين جمله آيا دلالت بر مفهوم دارد يا ندارد؟  بحث از دلالت و مقام دلالت، مربوط

به مقام اثبات است. وقت مولا گفت: «أکرم انساناً عالماً» ، نزاع به عنوان مقام دلالت و مقام اثبات چنين است که اگر اين
وصف منتف شد، آيا حم از موصوف موجود در قضيه برداشته مشود يا نه؟ مخواهيم ببينيم اگر انسان اول عالم بوده و

بعد، علمش را از دست داد، آيا هنوز وجوب اکرام دارد؟ در حال که بيان شما (اين که هر وصف با تحليل عقل برمگردد به
ي ذات و ي مبدأ) مربوط به مقام ثبوت و عالم نفس است، نه مقام اثبات و دلالت؛ به عبارت دير، انسان در افق نفس

خودش مگويد عالم يعن الإنسان العالم.

بنابراين، وقت مگوييم: «أکرم عالماً» ، نمتوانيم از مفهوم وصف بحث کنيم؛ چرا که وصف در مقام دلالت و مقام اثبات
نداريم. فرق ميان «أکرم عالماً» و «أکرم زيداً» وجود ندارد؛ در مفهوم لقب ـــ که أکرم زيداً را مربوط به باب مفهوم لقب

مدانند ــــ نيز متوانيد همين تحليل عقل را داشته باشيد و بوئيد: أکرم انسان که مسم به زيد است؛ وحال آن که در آنجا
اين تحليل عقل مربوط به عالَم نفس را مطرح نمکنند. از دير اشالات که بر راه تحليل عقل وارد است، اين است که اگر
بخواهيم از راه تحليل عقل وارد شويم، چه بسا وصف را به شرط برگردانيم و شرط را هم عقلا به وصف برگردانيم. مولا اگر

گويد بين «أکرم إنساناً إن کان عالماً» با «أکرم إنساناً عالماً» فرقگوييم: عقل مگفت: «أکرم إنساناً إن کان عالماً» ، م
وجود ندارد؛ در حال که کيفيت بيان ي به نحو شرطيت است و ديري به نحو وصفيت؛ و اينها فقط در ظاهر قضيه و در مقام

اثبات و دلالت براي ما روشن مشود.

بنابراين، در جائ که متلم موصوف را ذکر نرده باشد، به باب لقب مربوط مشود و از آنجا که لقب مفهوم ندارد، اينجا هم
مگوييم: «اکرم عالماً» مفهومش اين نيست که جاهل اکرام را نن؛ همان طور که «اکرم رجلا» مفهومش اين نيست که زن را

اکرام نن. نتيجه اين شد که حق همان است که مثل مرحوم نائين قائل است؛ مبن بر آن که در باب مفهوم وصف، وصف
معتمد بر موصوف، در محل نزاع داخل است؛ اما وصف که موصوف آن ذکر نشده باشد، داخل در محل نزاع نيست. بحث

ديري که نبايد فراموش کرد، آن است که در آينده نيز که ادله قائلين به مفهوم را بررس خواهيم کرد، بايد آنجا هم با قطع نظر از
اين مطلب ببينيم آيا ادلّه دلالت بر مفهوم دارد يا نه؟

برخ فرمودهاند که بعض از ادلهاي که دلالت بر حجيت مفهوم وصف دارد، قسم دوم (وصف غير معتمد بر موصوف) را نيز



شامل مشود. اما آيا اين مطلب درست است يا نه؟ در آنجا اشاره مکنيم.

مطلب دوم

از نظر نسب اربعه، گاه وصف مساوي با موصوف است؛ مثل: «أکرم انساناً ضاحاً» . گاه وصف اعم از موصوف است؛
مانند: «أکرم انساناً ماشياً» ، مش اختصاص به انسان ندارد و حيوانات دير نيز مش دارند. اين دو مورد، بلا اشال از محل

نزاع در باب مفهوم وصف خارجند؛ براي اين که در باب مفهوم وصف، بحث اين است که اگر صفت منتف شد و موصوف
باق ماند، آيا حم براي موصوف که آن صفت را ندارد، باق مماند يا نه؟ در حال که در اين دو مورد، اگر صفت از بين

برود، موصوف نخواهيم داشت و موصوف از بين مرود. اما مورد سوم، جاي است که صفت اخص مطلق از موصوف باشد،
مثل: «أکرم انساناً عالماً» ؛ اين مورد نيز بلااشال داخل در محل نزاع است؛ اما بحث که وجود دارد در جاي است که نسبت

بين صفت و موصوف، عموم و خصوص من وجه باشد؛ که آيا ماده افتراق موصوف از وصف، داخل در محل نزاع است يا نه؟

مثال معروفش همان مثال است که در اصول الفقه و کفايه ذکر شده و عبارت است از: «ف الغنم السائمة زکاةٌ» ؛ اينجا ماده
اجتماع صفت و موصوف غنم سائمه است؛ غنم غير سائمه (غنم مألوفه) بلااشال داخل در محل نزاع است؛ اما آن چيزي که

محل بحث است، ماده افتراق صفت از موصوف است؛ يعن صفت(سائمه) باشد و موصوف(غنم) نباشد مانند: ابل سائمه؛
يعن: متوانيم بوييم اين روايت فقط مگويد در غنم سائمه زکات است، اما در غنم مألوفه، ابل سائمه و ابل مألوفه زکات

نيست.

عبارت مرحوم آخوند در کفايه

در عبارت مرحوم آخوند، هنام که مسأله ماده افتراق وصف از موصوف را بيان مکند، عبارت ايشان به دو صورت معنا
شده است؛ ي معنا آن است که بوييم صفت( يعن سائمه) باشد و موصوف نباشد؛ سپس بوئيم که اين مورد داخل در محل
نزاع مباشد يا نه؟ در حال که روشن است اين مورد از محل نزاع خارج است؛ براي اين که در مفهوم وصف، نزاع و بحث در

اين مورد است که آيا انتفاي صفت دلالت بر انتفاي حم دارد يا نه؟ در حال که در اينجا صفت موجود است؛ بنابراين، اين معنا
بر خلاف اصل بحث ماست. پس بايد معناي دوم را در عبارت مرحوم آخوند بپذيريم و آن اين است که بوييم مقصود ايشان از

ماده افتراق آن است که نه وصف باشد و نه موصوف؛ مثل: «الابل المألوفه»، حال،  آيا اين روايت دلالت دارد که «ف الابل
المألوفه ليس بزکاة»؟

در اينجا وجود دارد؛ اما حق اين است که چنين دلالت گويند چنين مفهومداده شده که است که م به شافعيه چنين نسبت
وجود ندارد. چرا که مفهوم تابع منطوق است؛ و در مفهوم همه عناوين که در منطوق آمده، بايد ذکر شود. در منطوق اين

روايت اصلا صحبت «ابل» نشده است تا بوييم «ف الغنم السائمة زکاة» دلالت دارد بر اين که در «ابل مألوفه» زکات نيست.
به عبارت دير، در اول بحث مفاهيم که مفهوم را تعريف مکرديم ـــ(اينجا معلوم مگردد که تعريف اول بحث مفاهيم چقدر لازم
بود)‌ ــــ مگفتيم: مفهوم حم لموضوع غير مذکور يا حم غير مذکور ؛ برخ قائل بودند به اين که موضوع در باب مفهوم نبايد
عوض شود و فقط حم است که تغيير دارد. نمتوانيم بوئيم که مفهوم «ف الغنم السائمه زکاة» اين است در ابل مألوفه زکات

نيست؛ ابل موضوع است که در منطوق روايت ذکر نشده است. بنابراين، اگر وصف مفهوم داشته باشد، اين روايت مگويد
در غنم غير سائمه زکات نيست. والسلام. 


