
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مفاهیم »

در تاریخ ۰۹ آذر ۱۳۸۴

مفاهیم
جلسه 28 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

نته دوم بحث تداخل مسببات

نته دوم اين مطلب معروف است که اگر کس بخواهد با عمل واحد اوامر متعدده را امتثال کند،ـــ به عنوان مثال، بخواهد چند
امر متوجه به خودش را با ي غسل امتثال کند ـــ آيا قصد جميع عناوين لازم است يا نه؟ روشن است در اموري که عنوان

قصدي دارند، هرچند آن عمل خارج مصداق براي امتثال تمام اوامر است، قطعاً قصد آن امور لازم است. حال، اموري وجود
دارد که نياز به قصد مستقل ندارد؛ مثلا اگر مولا سه مرتبه گفت «إضرب»، و با ي ضرب در عالم خارج هر سه را متوان

امتثال نمود، لازم نيست که در اينجا هر ي از امرهاي متعدد قصد شود.

به عبارت دير، تداخل به اين است که اگر ي فعل واحد را انجام داديم، صلاحيت براي امتثال نسبت به هر کدام را داشته باشد
و دير لازم نيست که مأمور بويد ضرب واحد را به قصد امتثال هر سه امر مخواهم انجام دهم؛ به صورت که اگر قصد آنها
را نند، بوييم تداخل واقع نشده است؛ بله آنچه که مقوم تداخل مباشد، اين است که عمل واحد قابليت داشته باشد که به
وسيله آن هر ي از اوامر امتثال شود. اما در افعال که متقوم به قصد است، مانند نماز نافله و نماز غفيله و يا غسل جمعه و

غسل جنابت و غسل مسح ميت، در اين گونه امور لازم است که تمام عناوين قصد شود.

شخص مأمور بايد بويد که عمل واحد را به قصد امتثال ِ غسل جمعه و غسل جنابت و غسل مسح ميت انجام مدهد؛ مر اين
که ي دليل خارج اقامه شود که قصد تمام عناوين لازم نيست. به عنوان مثال، دليل داريم که اگر کس غسل را به قصد

غسل جنابت انجام داد، اگر بر ذمه او ساير اغسال هم باشد، اين غسل او از آنها کفايت مکند.

تذييل (آخرين مطلب بحث مفهوم شرط)

 آخرين مطلب که به عنوان ذيل بحث مفهوم شرط عنوان مکنيم، آن است که در جملات شرطيۀ با شرط واحد، مانند: «إذا جاء
شود. حال، اگر اين در جمله دو شرط بود، مانند: «إذا جاء زيدٌ وأکرمم شود، جزا نيز منتف زيدٌ فأکرمه» ، اگر شرط منتف
فأکرمه» ، در چنين موردي، مفهوم به انتفاي ي از اين دو شرط است؛ يعن اگر هر دو شرط موجود بود، وجوب اکرام خواهد

بود، ول اگر ي از دو شرط منتف شد، مفهوم محقّق مشود.

از اين مطلب چنين تعبير مکنيم: «الشرط کل ما تعدّدت قيوده إتّسعت دائرة المفهوم» ، در جملات شرطيه هر اندازه که دائره

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/61
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


قيود اضافه و متعدّد شود، دائره مفهوم نيز توسعه پيدا مکند.  مفهوم جمله «إذا جاء زيدٌ فأکرمه» اين است که اگر زيد نيامد
رد، وجوب اکرام منتفگوييم: اگر زيد نيامد يا آمد و اکرام نفأکرمه» م ن؛ اما در جملۀ «إذا جاء زيد و أکرماکرامش ن
است. در مورد شرط مسأله روشن است؛ منته بحث اين است که اگر جزا متعدد شد، در صورت انتفاي شرط، نتيجه مفهوم

چيست؟

مثال معروف که وجود دارد، اين قضيه است: «الماء إذا بلغ قدر کر لم ينجسه شء» ، آب اگر به اندازه کر باشد، هيچ چيزي
آن را نجس نمکند. عموم در «لم ينجسه شء» از باب نره در سياق نف استفاده مشود. حال، در صورت انتفاي شرط ـــ

«إذا لم يبلغ الماء قدر کر» ، اگر آب به قدر کر نرسد ـــ مخواهيم ببينيم مفهوم جمله چه مشود؟ آيا مفهوم به نحو عام
استغراق است؟

يعن «الماء إذا لم يبلغ قدر کر ينجسه کل شء» ، هر چيزي آن را نجس مکند و در اين صورت، مفهوم عام خواهد بود؛ يا اين
که مفهوم عام نيست؛ بله موجبه جزئيه است و عبارت است از «الماء إذا لم يبلغ قدر کر ينجسه شء» ، ي شء آن را نجس

مکند، اما آن شء چيست؟ نم دانيم و اين از جمله استفاده نمشود؛ بله آن را بايد از دليل و قرينه خارج استفاده کنيم.

نظر مرحوم شيخ انصاري

مرحوم شيخ انصاري أعل اله مقامه الشريف نظر اول را دارند، مفرمايند: فرق بين مفهوم و منطوق در سلب و ايجاب است
، «ءلم ينجسه ش گويد: «الماء إذا بلغ قدر کرتوان دست زد. منطوق مبودن و... ــــ را نم بودن، جزئ و جهت قضيه ـــ کل

«لم ينجسه شء» چون عموميت دارد، منطوقش نيز موجبه کليه است؛ «إذا لم يبلغ قدر کر ينجسه کل شء ». 

نظر صاحب هداية المسترشدين

در مقابل مرحوم شيخ انصاري، صاحب «هداية المسترشدين» نظريه دوم را قبول دارند. مفرمايد: در منطق خواندهايم که
نقيض سالبه کليه، موجبه جزئيه است؛ مفهوم يعن نقيض منطوق، بنابراين، اگر منطوق سالبه کليه باشد مفهومش موجبه جزئيه

 . «ءسه شينج در اين مثال مفهوم عبارت است از: «الماء إذا لم يبلغ قدر کر شود؛ يعنم

نظر مرحوم آية اله بروجردي

مرحوم محقّق بروجردي طبق آن چه در کتاب «لمحات الأصول» صفحه 296 آمده است، نظر «هداية المسترشدين» را اختيار
عن تأثير أي رنموده و بعد از بيان نظر صاحب هدايه فرمودهاند: « وهو الحق، لأنّ الظاهر من القضية المتقدّمة هو عاصمية ال

شء من النجاسات»؛ قضيه منطوقيه در اين ظهور دارد که هيچ نجس در کر تأثير نمگذارد؛ « ومقتض المفهوم عدم هذا
العاصمية الثابتة وهو مساوق عرفاً للإيجاب الجزئ» ؛ م فرمايند: از نظر عرف مفهوم در اين گونه جملات، موجبه جزئيه

است. مولا در منطوق مخواهد بويد آب کر اعتصام دارد و هيچ نجس نمتواند آن را نجس کند، مفهومش اين است که اگر
ء چيست؟ بايد از دليل خارجــ است؛ اما آن ش«ءسه شآب، کر نشد، اعتصام ندارد و عرفاً مساوق با موجبه جزئيه ــ« ننج

استفاده کنيم.



نظر امام خمين(ره)

برخ از بزرگان دير مانند امام رضوان اله عليه و برخ از تلامذه بزرگ ايشان مثل والد معظّم ما، مفرمايند:  نه قول شيخ
انصاري را متوانيم بپذيريم و نه قول صاحب «هدايه» را؛ بله براي هر کدام نياز به دليل داريم. مفهوم قضيه اين است که
«الماء اذا لم يبلغ قدر کر»، انتفاي جزا را مطرح کنيم؛ جزا اين است که «لم ينجسه شء»، انتفائش به اين است که «لا لم

ينجسه شء» و اعم است از اين که آيا «ينجسه کل شء» يا «ينجسه بعض الاشياء»؟ براي هر کدام عرفاً نياز به قرينه داريم. به
عبارت دير، مولا در اين جمله مخواهد بفرمايد اگر آب به اندازه کر رسيد، دير هيچ نجس در آن تأثيرگذار نيست؛ اما اين که

گذارد؟ هيچ کدام را به تنهاياز نجاسات در آن تأثير م تواند آن را نجس کند يا بعضم نرسيد، هر نجس اگر به اندازه کر
نمتوانيم از مفهوم استفاده کنيم.

اشال فرمايش مرحوم بروجردي

اشال فرمايش مرحوم آقاي بروجردي که مفرمايند ايجاب جزئ مساوق با معناي عرف است، اين است که در باب مفهوم،
مفهوم و منطوق، ربط به تناقض منطق ندارد. در مفهوم مگوييم مفهوم يعن انتفاء عند الانتفاء، انتفاء الجزاء عند انتفاء

الشرط؛ اما اين که از راه منطق وارد شويم و بوييم نقيض سالبه کليه، موجبه جزئيه است، مقصود اصوليين در باب مفهوم و
منطوق نيست.

اشال: نته ديري در بعض از کلمات وجود دارد مبن بر آن که اصلا اين نزاع لغو است؛ براي اين که بين منجسها قول به
فصل نداريم. اگر آب قليل بود، هيچ کس نمگويد اگر دم به آن سرايت کرد، منجس؛ و اگر بول به آن سرايت کرد، منجس

نيست. بنابراين، چون در باب نجاسات قول به فصل نداريم، اين بحث که بوييم نقيضش موجبه کليه است يا موجبه جزئيه،
فرق نمکند و فرق عمل ندارد.

جواب: در جواب گفته شده که درست است در باب نجس، قول به فصل نداريم، اما ممن است بين نجس و متنجس فرق باشد؛
اگر گفتيم مفهوم قضيه، موجبه کليه است، يعن: «إذا لم يبلغ قدر کر ينجسه کل شء» ، شء مطلق است؛ مخواهد نجس

باشد يا متنجس باشد. اما اگر گفتيم مفهوم قضيه، موجبه جزئيه است، دير شامل متنجس نمشود. رد اين جواب: اين جواب
قابل قبول نيست؛ براي اين که در باب متنجس بايد سراغ آن دليل برويم که متنجس را منجس قرار مدهد؛ اگر دليل متنجس را

منجس قرار داد، بايد ببينيم که آيا در همه متنجسها است يا در بعض از آنها؟ بنابراين،  تابع همان دليل هستيم و ربط به اين
قضيه ندارد.

تقويت فرمايش امام (ره)

نتهاي که مخواهيم عرض کنيم و تقريباً فرمايش امام رضوان اله عليه را تقويت مکند، آن است که چون در باب مفاهيم،
مخواهيم به مفهوم اخذ کنيم، مفهوم بايد مانند منطوق از مصاديق ظهورات باشد و تا ظهور نداشته باشد، براي ما حجيت
ندارد. وجود اختلاف در اين که آيا مفهوم قضيه، موجبه کليه است يا موجبه جزئيه؟ يوجب الإجمال، و در صورت اجمال

نمتوانيم به اين مفهوم اخذ کنيم و بوييم مفهوم قضيه عبارت از موجبه کليه است.

بله، اگر دليل روشن داشتيم و متوانستيم بوييم عرف حتماً موجب کليه را مفهمد يا موجبه جزئيه را، بحث نبود؛ اما چون در



هر دو طرف، ادعاي عرفيت شده که براي ما موجب اجمال مشود، لذا، مگوييم مفهوم قضيه عبارت است از: «الماء إذا لم
يبلغ قدر کر ينجسه شء» ، اما اين شء، آيا کل است يا جزئ؟ از دليل خارج بايد استفاده شود. اينجا بحث مفهوم شرط

تمام مشود؛ انشاءاله از روز شنبه مفهوم وصف را شروع مکنيم.

بحث اخلاق: خصائص نیان و فضیلت عالمان در کلام امام صادق(ع)

در تفسير عل بن ابراهيم با سند خودش از حفص بن قياس از امام صادق عليه السلام که اين ايام نيز به آن حضرت ارتباط
دارد، روايت نقل شده است که حضرت نات را به حفص فرمودهاند. حضرت مفرمايند: يا حفص، فازوا واله الابرار ، به

خدا قسم آنهاي که از ابرار و نيانند، رستار شدند. بعد فرمودند: أتدري من هم؟ هم الذين لايؤذون الذر، ابرار کسان هستند که
ايذائشان به ي مورچه هم نمرسد؛ نمفرمايند: لايقتلون الذر، آن در جاي خودش است و آدمهاي معمول نيز اين کار را

مکنند؛ ابرار آنهاي هستند که حت نسبت به مورچه آذار ندارند.

البته اين ي عنوان مشير براي روح ني است که اسلام در قالب ابرار آنها را قبول مکند؛ انسان به حدي برسد که آذارش به
ي مورچه نمرسد. از اينجا معلوم مشود اين ضربالمثل که فلان آزارش به مورچه هم نمرسد، ريشه در همين روايت دارد.
حال، ي مرحله بالاتر، اين انسان علاوه بر آن که آذارش به مورچه نمرسد، حيوانات ديري هم که وجود دارند آنها را هم ايذاء

نمکند؛ اسب و حماري اگر در اختيارش است، آنها را هم اذيت نمکند.

حت در هم سنخ خودش و در رديف انسانها، حاضر نيست که انسان کافر را نيز اذيت کند. ابرار کسان هستند که حت کافران
را ايذاء نمکند؛ مر در آن مواردي که شرع دستور داده باشد. البته حالا نه کافر حرب، بله کافري که فقط در باطن کفر دارد.
انسان حت نبايد ي آدم معصيت کار  را هم اذيت کند. يعن هنام که مبينيم در مورد «ذر» اين عنوان آمده است، به طريق

اول انسان متواند دير عناوين را بفهمد تا برسد به دائره خانواده و بستان خودش. ايذاء از خصوصيات است که به انسان
مؤمن مربوط نيست، بله مربوط به انسان خبيث است.

آيد. حال، گاهري برنمحفظ کرده، هيچ وقت در مقام ايذاء دي است و فطرتش را بر همان فطرت خداي که ني انسان
اوقات ايذاء با زبان و الفاظ است؛ مثلا انسان به رفيقش مگويد تو سواد نداري؛ نمداند با اين تعبير چقدر روح او را آزرده

مکند؛ ويا  به او بويد تو تقوا نداري، تو عدالت نداري؛ اينها هم ي نوع ايذاء است. انسان که به مقام ابرار مرسد به حدي
بايد خودش را کنترل کند که هم دست او، هم رجل او و هم زبان او هيچ وقت در مسير ايذاء ديري قرار نيرد. در ادامه روايت،

عبارات ديري وجود دارد که هر کدام خيل حرف دارد.

امام عليه السلام مفرمايند: کف بخشية اله علماً وکف بالاغترار باله جهلا، يا حفص! انّه يغفر للجاهل سبعون ذنباً قبل أن
يغفر للعالم ذنب واحد ، اگر جاهل در ي روز هفتاد بار گناه کند و واقعاً ي بار استغفار کند، او را م بخشند؛ از جاهل زود

م گذرند؛ اما اگر عالم ي گناه کند در ي روز، در اين که استغفارش شامل آن گناه شود، تأمل دارد. ببينيد از آن طرف
روايات مداد العلماء أفضل من دماء الشهداء را داريم؛ شفاعت عالم، شفاعت فقيه چه بسا مقدّم بر شفاعت شهيد هم باشد؛ ول

از اين طرف اين روايات را هم داريم که عالم اگر عمداً و از روي توجه گناه را مرتب شد، خداوند زود او را نمبخشد.

در اين مسائل عقوبت، در مسائل اخروي، در مسائل ثواب و عقاب و استغفار و... همه ملاک وجود دارد، عالم اگر گناه کرد ـــ (
که واقعاً اگر کس هميشه اين روايت را به ياد داشته باشد، دير به خودش اجازه گناه نمدهد) ـــ از نظر خداوند استحقاق

غفران ندارد، به زودي استغفار او پذيرفته نمشود. او براي اين که واقعيت را مداند، خداوند به او توفيق داده، دستش را گرفته



و او را در کنار معارف قرآن و اهل بيت نشانده  و دل او را سيراب از معارف خودش کرده است، مخواهد اين ميوه بسيار
ارزشمند را آلوده کند؛ او غير از آن جاهل است که مثلا فرض کنيد مانند خاک بيابان مماند و گناهش زود پاک مشود. به

هر حال، اين تعبير، تعبير بسيار مهم است و روي آن دقت کنيد.

حضرت در ادامه مفرمايند: ومن تعلّم وعلّم وعمل بما علم، دع ف ملوت السماوات عظيماً، کس که ياد بيرد و ياد بدهد و
کنند؛ به عنوان موجود بزرگ ـــ که عظيم يه آسمان از او به عنوان شخص عظيم ياد مداند، ملائعمل کند به آن چه که م

از صفات خداوند است ـــ در ملوت آسمانها از او ياد مشود. فقيل تعلّم له و عمل له و علّم له، مگويند چون او براي خدا
ياد گرفت و براي خدا ياد داد و براي خدا عمل کرد؛ از او بايد به اين عنوان ياد کرد که حالا اين عبارت توضيحات دارد که بعداً

عرض مکنم. و صل اله عل محمد و آله الطاهرين. 


