
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مفاهیم »

در تاریخ ۰۸ آذر ۱۳۸۴

مفاهیم
جلسه 27 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

عرض کرديم که مسأله تداخل در مسببات چهار صورت دارد. صورت اول را عرض کرديم و ملاحظه فرموديد که قاعده در
چنين موردي عدم تداخل را اقتضا دارد.

صورت دوم، سوم و چهارم

ري دارد؛ مثلام به طبيعت واحده تعلّق پيدا کرده است، اما هر کدام از متعلقها قيدي مباين با ديصورت دوم اين بود که دو ح
مولا مگويد: «أکرم عالماً» و دو مرتبه مفرمايد: «أکرم هاشمياً» ، در اينجا وجوب به اکرام تعلق پيدا کرده، اما قيد اکرام

اول عالم است و قيد اکرام دوم هاشم. صورت سوم اين است که دو طبيعت مختلف وجود دارد؛ مولا در مرحله اول مگويد:
«أکرم عالماً» ، و در مرحله دوم مگويد: «أضف هاشمياً» . و صورت چهارم جاي است که اين دو طبيعت از نظر اجزا و

شرائط  به طور کل با يدير تغاير دارند؛ مثل صلاة نافله و صلاة غفيله.

حم اين سه صورت

در اين سه صورت اولا کس نبايد توهم کند که ما در صورت اول قائل به عدم تداخل شديم، در اين سه صورت نيز به طريق
اول بايد قائل به عدم تداخل شويم. اين توهم، توهم باطل است؛ براي اينه در صورت اول مسأله اجتماع مثلين در شء واحد
مطرح بود، اما در اين سه صورت اين محذور وجود ندارد؛ چرا که در اين سه صورت، از اول مگوييم متعلقها فرق مکند.

بنابراين، بايد توهم مسأله اولويت را در اينجا منتف بدانيم.

دليل بر تداخل در اين سه صورت

در اين سه صورت، هم دليل بر عدم تداخل اقامه شده است و هم دليل بر تداخل. اما دليل بر تداخل اين است که برخ
فرمودهاند که قاعده در اين سه صورت تداخل را اقتضا مکند؛ براي اين که اين دو طبيعت که متعلق امر مولا واقع شده، از

نظر وجود خارج، در ي عمل خارج جمع مشود؛ مولا گفته است: «أکرم عالماً وأکرم هاشمياً»، حال، اگر اين مأمور و
کند که هم طبيعت اول محقق شده است و هم طبيعت دوم و با يپيدا کرد و او را اکرام نمود، اينجا صدق م عبد عالم هاشم

عمل واحد، هر دو دستور امتثال مشود. در اينجا نمخواهيم بوييم که ي دستور داريم؛ اگر ي دستور باشد، دير تداخل
نمشود؛ تداخل يعن اين دو حم و دستوري که در اينجا موجود است، با ي عمل واحد هر دوي آنها را امتثال کنيم. و يا در

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/61
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


صورت سوم که مولا مگويد: «أکرم عالماً وأضف هاشمياً» ، اگر شخص عالم هاشم را مهمان کرد، هم «أکرم عالماً»
امتثال شده و هم «أضف هاشمياً».

 در مورد نماز غفيله و نماز نافله مغرب نيز همينطور است؛ با اين دو رکعت، هم نافله مغرب محقّق مشود و هم نماز غفيله.
لذا، بايد در اينجا بوييم چون عمل واحد، مصداق براي امتثال هر دو تليف است، بين اين دو تليف تداخل محقّق مشود.

برخ دير از راه تأکد وارد شده و گفتهاند: اينجا که مولا مگويد: «أکرم عالماً وأکرم هاشمياً» ، اگر کس پيدا شد که هم عالم
بود و هم هاشم، وجوب اکرام عالم تأکيد مشود. اگر مسأله تأکد مطرح شد، تأکد، با وحدت حم ملازمه دارد؛ در صورت

وحدت حم نيز چيزي به نام تداخل نداريم.

اشال و توهم: موضوع تداخل در مسببات مربوط به جاي است که احام متعدد داريم؛ در اين صورت، اين سؤال مطرح
مشود که آيا امتثال احام متعدده با عمل واحد محقق مشود يا نه؟ اما اگر مسأله تأکد را مطرح کرديم، دير مسأله تداخل

کنار مرود. جواب توهم: تأکد در جاي است که وحدت متعلق باشد؛ مولا اگر گفت: «أکرم عالماً»، مجدداً نيز گفت: «أکرم
عالماً» ، اينجا چون وحدت متعلق وجود دارد، م توانيم مسأله تأکد را مطرح کنيم؛ اما در جاي که تعدّد متعلق وجود دارد،

مثلا مولا در دليل اول فرموده «أکرم عالماً» و در دليل دوم فرموده: «أکرم هاشمياً» ، اينجا دير تأکد معنا ندارد. همچنين در
جاي که م گويد: «أکرم عالماً وأضف هاشمياً» نيز وحدت متعلّق وجود ندارد؛ هرچند اين دو متعلق در ي مجمع و ي عمل

خارج اجتماع پيدا کنند.

در اينجا گفته نمشود که مجمع خودش متعلق براي اين دو حم است، بله مجمع است براي متعلّق حم، نه براي خود حم.
چه آن که حم به اين وجود واحد خارج تعلق پيدا نرده است؛ در ي متعلق اکرام، عالم است و در ديري، متعلق اکرام،

هاشم است و اين دو بر وجود خارج صدق مکنند و در آن اجتماع پيدا مکنند. بنابراين، نتيجه آن مشود که مسأله تأکد با
وحدت متعلق ملازمه دارد و در ما نحن فيه اصلا وحدت متعلق نداريم.

دليل بر عدم تداخل در صور سهگانه

در مقابل گروه که به تداخل قائلند، برخ معتقدند که بايد در اين سه صورت نيز مثل صورت اول مسأله عدم تداخل را مطرح
کنيم. به اين دليل که عرف حم مکند به اين که احام متعدّد امتثالهاي متعدد لازم دارد؛ هر حم امتثال مستقل خودش را

مطلبد. بنابراين، از آنجا که در اينجا دو حم داريم، عرف مگويد بايد دو امتثال نيز واقع شود.

اشال اين دليل

از اين دليل چند جواب متوان داد. جواب اول : اين است که حاکم در باب امتثال، عرف نيست؛ بله عقل است. عقل مگويد:
اگر امتثال به فعل واحدي محقق شد ــــ هرچند امتثال ده حم هم باشد ــــ، عقل مگويد اين عمل براي امتثال احام در اينجا
نيت انجام دادي و ي عمل را به ي که ي امگويد: هناست. جواب دوم: اگر سراغ خود عرف نيز برويم، عرف م کاف

عنوان بر آن منطبق شد، ي مقدار ثواب مدهند؛ اما جاي که بر ي عمل واحد عناوين متعدد منطبق مشود، خود عرف نيز
انتظار ثواب بيشتري دارد. اين کشف مکند از اين که عرف با عمل واحد در جاي که عناوين متعدد بر آن منطبق مشود

مپذيرد که با عمل واحد امتثال احام متعدد انجام شود.



واقعاً هم وقت به عرف مراجعه کنيم، عرف نمگويد که تعدّد حم، تعدّد امتثال مخواهد؛ بله عرف نيز مثل عقل مگويد هر
براي اين جهت قائل نيست. نتيجه کلام: نتيجه اين م امتثال لازم دارد؛ اما اينکه اين امتثال هم بايد متعدد باشد، الزام مح
شود که در اين صور سهگانه بايد به اصالة التداخل قائل شويم و بوييم اصل در باب مسببات در اين صور ثلاثه تداخل است.

نات باقمانده بحث

دو نته در اينجا (در باب تداخل مسببات) باق مماند نته اول: اين است که در مورد چهارم که مسأله نماز نافله و نماز غفيله
است، اگر کس بويد که بعض از افعال عرف نيز وجود دارد که با فعل واحد امان امتثال چند تليف وجود دارد، به عنوان
مثال، اگر مولا  به عبدش گفت برو پنير بخر؛ دو مرتبه امر کرد ماست بخر، و بار سوم نيز امر کرد که نان بخرد، در اينجا عرف
نمگويد که عبد بايد دو سه مرتبه برود بازار و برگردد؛ بله اگر در با ي مرحله بازار رفتن اين سه شء را بخرد، کاف است.

اشال: اما سؤال اين است که عبادات (و اين مورد چهارم نيز که عنوان عبادت را دارد) متقوم به قصد است؛ از شخص سؤال
مکنيم که اين چهار رکعت را به چه نيت خواندي؟ م گويد به نيت نماز ظهر، چهار رکعت بعد را به نيت نماز عصر؛ آنچه که

عبادات را از يدير تمييز مدهد  قصد است. در جاي خود ثابت شده است که با ي نماز چهار رکعت نمشود هم قصد نماز
ظهر نمود و هم قصد نماز عصر. حال، در دو نماز مستحب که عنوان نافله دارد، به چه دليل متوانيم بوييم که با اين دو

رکعت، هم قصد نماز نافله و هم قصد نماز غفيله مشود کرد؟

در حال که امان دارد امتثال در آنها مثل نماز ظهر و عصر باشد؛ يعن لازم است هر کدام جداگانه انجام شود؛ چرا که از امور
قصديهاند و براي تحقق، بايد قصد جداگانه انجام شود. و با عمل واحد ش داريم که هر دو را متوانيم قصد کنيم يا نه؟ اينجا
اگر دو رکعت را به قصد هر دو انجام داديم، نمتوانيم بوييم نافله را انجام دادهايد و نمتوانيم  بوييم غفيله را انجام دادهايد.
جواب: جواب که داده مشود اين است که صرف آنکه فعل از عناوين قصديه است، سبب نمشود که باب تداخل در اينجا

مسدود شود. در باب غسل، غسل جمعه ي قصدي لازم دارد، غسل جنابت هم قصد ديري لازم دارد و هذا. در اينجا بايد
دقت کنيد که قاعده چيست؟ آيا قاعده اين است که اگر فعل واحد مصداق امتثال هر دو تليف شد، بايد قائل به تداخل شويم و

براي اين که مصداق امتثال هر دو نباشد، دليل لازم داريم که به نظر ما حق نيز اين است؛ هرچند که اين حم و اين فعل از
عناوين قصديه است؛ و ما خارجاً مدانيم که با ي فعل انسان متواند ده تا قصد بند.

اما در مواردي مانند مسأله نماز ظهر و عصر، دليل داريم که با ي نماز نمشود هر دو نماز را قصد کرد؛ والا اگر دليل خاص
وجود نداشت، مگفتيم با ي نماز مشود هر دو را قصد کرد. عقل و عرف همان طور که بيان کرديم، مگويد فعل واحد

مجمع براي امتثال هر دو است؛ هرچند که هر دو از عناوين قصديه باشند. لذا، اشال در اينجا از نظر عرف وجود ندارد. اين
نته اول، نته دوم باق ماند که انشاءاله فردا اين نته و ي مطلب ديري که در مفهوم شرط مانده است را خواهيم گفت؛ و

انشاءاله، به لطف خدا از روز شنبه بحث مفهوم وصف را شروع مکنيم. والسلام. 


