
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 9 (شرايط عوضين) »

در تاریخ ۲۱ بهمن ۱۳۹۴

دروس بیع ‐ شرايط عوضين
جلسه 66 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

روایت اخلاق درباره جهاد با نفس

در باب دوم از ابواب جهاد نفس کتاب الجهاد وسائل الشیعة، به حدیث هشتم رسیدیم که صاحب وسائل، روایت را از کتاب علل
نع نسالْح يمظدِ الْعبع نع قرالْب نع ِادِيدَآبعالس نع لكتَوالْم نب وسم ندِ بمحم نع لَلالْع ف الشرائع نقل فرموده است: «و

عل بن جعفَرٍ عن اخيه عن ابِيه عن عل بن الْحسين علیه السلام قال»، از امام سجاد علیه السلام نقل مکند که حضرت فرمود:
«لَيس لَكَ انْ تَتَلَّم بِما شىت نَّ اله يقُول و لا تَقْف ما لَيس لَكَ بِه علْم و لَيس لَكَ انْ تَسمع ما شىت نَّ اله عز و جل يقُول انَّ

[1].«وسم نْهكَ کانَ عولئا لك الْفُؤٰاد و رصالْب و عمالس

امام سجاد علیه السلام در این روایت، دو ضابطهی بسیار مهم دین، اخلاق و تربیت بیان مفرمایند: اول اینه؛ «لَيس لَكَ انْ
تَتَلَّم بِما شىت» یعن چنین حق نداری که هر چه مخواه بوئ! این زبان را رها کن هر چه که مخواه بوئ، «لَيس لَكَ

انْ تَتَلَّم بِما شىت»، بوئ اختیار خودم را دارم و زبان خودم است و مخواهم بویم، نه! و حضرت اینجا به این آیه شریفه
«و لا تَقْف ما لَيس لَكَ بِه علْم»[2] استشهاد مکنند.

در این آیه شریفه صحبت از گفتار نیست، «لا تقف» یعن «لا تتبع»؛ پیروی نن از آنچه که به آن علم نداری، حضرت با اینه در
یعن «فرماید: «لا تقفه مبه علم»، بل فرماید: «لا تقل ما لیس لخداوند متعال نم آیه بحث از گفتار و زبان نیست یعن

چیزی که به آن یقین نداری را تبعیت نن. تبعیت ی موضوع است و «قُل» (در «لا تقل ما لیس ل به علم»)، ی موضوع
دیری است.

در روایت اخلاق گذشته بیان شد که امیرالمؤمنین علیه السلام به محمد بن حنفیه فرمود: «لا تقل ما لیس ل به علم»، اما در
اینجا در این آیه شریفه، «لا تقف» آمده است. چونه باید بین این دو تناسب برقرار کرد؟ امام علیه السلام مفرماید: «لا تتلم

بما شئت»، اولا؛ در این «ما شئت» اطلاق است یعن هر چه که انسان بخواهد؛ چه علم داشته باشد و چه نداشته باشد یعن دو
نته در آن حم وجود دارد که در آیه دو نته و دو خصوصیت دیر است، در حم راجع به زبان است که «لاتتلم بما شئت»

هر چه که مخواه! این «ما شئت» اعم از این است که انسان علم داشته باشد یا نداشته باشد.

یعن ما باشیم و این «لا تتلم بما شئت» یعن آدم هر چه مخواهد، نباید بوید ولو صد در صد برای او روشن باشد و علم
داشته باشد، ول استدلال به این آیه شریفه است. آیا در اینجا راوی چیزی را از قلم انداخته و نقل نرده و چیز دیری بوده؟ به

هر حال، باید در این دقت شود ما بوئیم «لا تقف»؛ تبعیت نن از چیزی که علم نداری، این را دلیل قرار بدهیم به اینه «لا تتلم
یت ندارد. حالا این به حسب ظاهر سؤالکنیم که امور ظنیه و امور غیر علمیه حجبما شئت». از این آیه شریفه استفاده م

است که در این روایت در ذهن مآید. خودتان تأمل کنید ببینید چه احتمالات اینجا مطرح مشود.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1751
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


حالا ما بیشتر روی این دو ضابطه اخلاق ،«تىا شم عمنْ تَسلَكَ ا سلَي فرمایند: «وامام علیه السلام در ادامه روایت م
مخواهیم تمس کنیم؛

ضابطه اول: انسان هر چه دلش مخواهد نوید، اول ی ناه به خودمان کنیم ببینیم وقت مخواهیم حرف بزنیم، فر
مکنیم که این حرف ما به درد دین مخورد یا نه؟ خدا راض است یا راض نیست؟ این خیل مهم است چیزی که غالب ما از
آن غافلیم، نه تنها به فر این نیستیم (که ببینیم این حرف که مزنیم، خدا راض است یا راض نیست؟)، بله به فر این هستیم

که ببینیم آن کس که نشسته خوشش مآید یا نه؟ آن کس که نشسته برای ما بهبه و چهچه مکند یا نه؟ به فر این هستیم که
فلان شخص و فلان مسئول و فلان قدرتمند و پولدار خوشش بیاید! این خیل خطرناک است.

انسان باید ببیند آنچه مگوید خدا راض است یا نه؟ بعد سؤال این است که چه ملاک داریم بر اینه خدا از این راض است یا
نه؟ پاسخ اینه در آنجای خداوند راض است که تقویت دین خدا باشد، در جای که هدایت مردم باشد، در جای که برای حفظ

حیثیت ی نفر باشد، آنجای که برای نجات ی انسان باشد، اینها جاهای است که آدم یقین دارد به اینه خدا راض است، اما
در جای که پای دنیا در کار است و مخواهد خودش را در اذهان جا بیندازد، مخواهد دنیای دیران را آباد کند، برای دنیای

دیران، مخصوصاً این روزها روزهای است که نزدی به انتخابات است و دو انتخابات مهم پیش رو است.

واقعاً مراقبت کنیم که برای دنیای دیران خودمان را جهنم ننیم! اگر ی نفری را دیدیم برای دین، برای انقلاب، برای خدمت
به مردم مفید است، از او حمایت کنیم، اما بوئیم چون فلان آقا رفیق من است، فلان آقا همشهری من است، فلان آقا همسایهی

من است، اینها دلیل نمشود، اینها پیش خدا حجت نیست. در جای که مبینیم ی کس صلاحیت دارد، بوئید آنجای که
ش داریم حرف نزنیم، اگر نسبت به کس ش داشتید که این به درد دین، انقلاب و مردم مخورد یا نه؟ حق نداریم خودمان

به آن رأی بدهیم و نه دیران را ترغیب کنیم که به او رأی بدهند!

گاه اوقات آدم تعجب مکند. این روزها برای من این قضیه زیاد پیش آمده، افرادی که شاید در این 10 ـ 20 ساله ی بار اینها
را دیدم، آمده پیش من مگوید شما بنویسید که من صلاحیت دارم، گفتم همین که من بنویسم خودت مفهم که من صلاحیت

ندارم! خودت در دل خودت نمگوئ خودت صلاحیت نداری و شهادت من غیر علم مده، این چه فایدهای برای تو دارد.
پیش مآید و سراغ شما هم مآیند، شما بالأخره هر کدام طلبه هستید و افرادی با شما ارتباط دارند، آنهای که واقعاً برایتان

محرز است به نفع خدا و دین خدا هستند بوئید، از چیزی هم واهمه نداشته باشید و آنهای هم که ش دارید، سوت کنید و یا
امر به تحقیق کنید. به هر حال، انسان حق ندارد هر چه دلش مخواهد بوید.

ضابطه دوم: اینه حق ندارد هر چه بخواهد بشنود، مگوئیم از این صدای موسیق خوشمان مآید، مر حالا انسان هر چه
خوشش مآید باید بشنود؟! گاه اوقات کنارش ضمیمه مکنیم و مگوئیم اینه نفس من خوشم مآید، معلوم مشود که این
امر فطری است، ی استدلالهای شیطان، یعن چه؟! هر انسان از گناه خوشش مآید، پس بوئیم هر گناه مطابق با فطرت

شود، باید ببینیم دین برای ما چه ضابطهای آورده؟ کجا را حلال و کجا را حرام کرده؟ کجا امر و کجا نهه نماست؟! این
کرده؟

البته نمگویم مطلق موسیق حرام است! این قیودی دارد، لهوی بودن، مناسب با مجالس فساد بودن در آن دخالت دارد، اما
لك الْفُؤٰاد و رصالْب و عمنَّ السا قُولي لج و زع هنَّ ال تىا شم عمنْ تَسلَكَ ا سلَي نیم، «وویم این استدلالها را نخواهم بم
اولئكَ کانَ عنْه مسو»، اینه اینقدر ترغیب مکنند به خواندن قرآن، برای این است که دائماً این آیه را برخورد کنیم که سمع،
بصر، فؤاد، دست، رجل، عین، اذن، همهی اینها مسئول است و روز قیامت از اینها سؤال مشود، اینطور نیست که اینها رها
شوند و هر کاری کنند و بعد هم هیچ حساب و کتاب از اینها نباشد. ان شاء اله خداوند همهی ما را هر چه بیشتر به وظایف



خودمان آشناتر بفرماید.

روایت دیر درباره اعتبار کیل و وزن در میل و موزون

 بحث در این روایات است که از آنها، اعتبار کیل در میل یا اعتبار وزن در موزون فهمیده مشود. روایت دیر حدیث چهارم
نب نيسالْح نع (محمد بن الحسن یعن) نَادِهسبِا باب پنجم از ابواب عقد البیع و شروطه در کتاب وسائل الشیعه است: « و

سعيدٍ (شیخ طوس از حسین بن سعید اهوازی نقل مکند که سند شیخ به حسین بن سعید درست است) عن فضاله (که فضالة
قُلْت :انَ قَالرمح ندِ بمحم نگویند از اصحاب اجماع است) عن أبان (که ابان بن عثمان است) عها مبن ایوب است و بعض

بِ عبدِ اله ع اشْتَرينَا طَعاماً».

محمد بن حمران مگوید ما طعام را خریدیم، «فَزعم صاحبه انَّه كالَه»؛ صاحبش گفت این را کیل کردم، این «زعم» به این
معنا نیست که خیال کرده ول نبوده، «زعم صاحبه» یعن یقین صاحب این طعام، یقیناً مگفت من این را کیل کردم ده کیلو

است، «فَصدَّقْنَاه»؛ ما هم آن را تصدیق کردم «و اخَذْنَاه بِيله»؛ و به همان کیل که خودش گفت اخذ کردیم یعن دیر کیل
مجدد نردیم. همین مقدار که خودش گفت این ده کیلو است ما هم این طعام را اخذ کرده و معامله را انجام دادیم.

«فَقَال  باس»؛ اشال ندارد. «فَقُلْت ا يجوزُ انْ ابِيعه كما اشْتَريتُه بِغَيرِ كيل»؛ آیا متوانم همین را بدون کیل به دیری بفروشم؟
«قَال  اما انْت فََ تَبِعه حتَّ تَيلَه»[3]؛ امام علیه السلام مفرماید تو اگر خواست این طعام را به دیری بفروش، باید خودت

.کیل کن

بررس روایت

ما باشیم و این روایت (و همچنین روایات دیر)، استفاده مشود إخبار بایع به کیل که خودش کرده، لزوم تصدیق دارد، اگر
بایع گفت من این را کیل کردم، باید او را تصدیق کنیم و لازم نیست که بوییم جلوی خودم مجدداً این را کیل کن و من هم باید

ببینم. این هم ی تسهیل است که اسلام برای معاملات گذاشته و این نته را عرض کنم که در این هم فرق نمکند بایع
مسلمان باشد یا نباشد یعن اینگونه نیست که بوئیم فعل مسلم یا قولش را حمل بر صحت کنیم، نه! اینجا هر بایع مخواهد

باشد. آنچه از این روایات استفاده مکنیم آن است که در معامله اگر بایع گفت من این را کیل کردم این ده کیلو است، این را
بپذیریم؛ خواه این بایع مسلمان باشد یا نباشد.

نته قابل دقت آن است که امام علیه السلام مفرماید تو اگر به همین نحو از این بایع خریدی (یعن بایع گفت این ده کیلو است
و تو هم تسهیل کرده و کیل نردی و خریدی)، اما الآن که تو مخواه به دیری بفروش، خودت باید کیل کن. سؤال این

است که اگر قول آن بایع برای مشتری اول معتبر است، چرا برای مشتری دوم معتبر نباشد؟ چرا برای مشتری سوم و چهارم
معتبر نباشد؟ بوئیم ی زمان بایع که مال این طعام بوده، إخبار به کیل کرده، مشتری اول، مشتری دوم، مشتری سوم
همینطور به اعتبار آن إخبار، این کار را انجام بدهند. امام علیه السلام مفرماید نه، «اما انْت فََ تَبِعه حتَّ تَيلَه»؛ تو اگر

.ری کیل کنباید مجدداً برای فروش به دی ،بفروش خواهم

بیان شد که در اینجا بحث حمل فعل مسلم بر صحت و سوق مسلمین و امثال اینها نیست که اگر او بود، تازه این سؤال، به قوت
خودش باق مماند که ی مسلمان گفته من این را کیل کردم ده کیلو، چرا قول او فقط برای مشتری اول معتبر باشد؟ باید

وقت کس ن است یری دارد. البته مموجه دی شود که این یبرای مشتری دوم و سوم و چهارم هم معتبر باشد. معلوم م



بوید تعبد است یعن تعبداً گفته آن بایع وقت آمد إخبار کرد، برای مشتری فایده دارد، ول این مشتری اگر خودش بخواهد به
مشتری دوم بفروشد، باید خودش مجدداً کیل کرد.

باز در اینجا بوییم ی اطلاق وجود دارد و آن اینه اعم از اینه این مشتری دوم، علم به إخبار کیل بایع برای مشتری اول
داشته باشد یا علم نداشته باشد یعن حتّ در صورت که علم هم دارد، آن مشتری اول اگر مخواهد بفروشد، باز باید کیل کند.

بیان شد که ی وقت مگوئیم این تعبد است یعن تعبداً امام علیه السلام این را فرموده و گرنه اگر تعبد نبود، فارق بین مشتری
اول و بقیهی مشتریها نیست.

عرفاً هم اگر از جهت عقلای شما بوئید مرویم در ی مغازهای کیل کرده و گذاشته، مخریم، همین را به دوم مفروشیم و
کیل نمکند (وقت مداند بایع اول کیل کرده)، سوم هم مگوید دیر نمخواهد کیل کن وقت بایع اول کیل کرده یعن این

ذیل روایت، مقداری با جنبههای عرف و عقلای سازگاری ندارد، اما نتهاش این است که مقداری که خبر مستقیم به خود انسان
برسد، انسان متواند تصدیق کند، همین که این بایع إخبار مکند من این را کیل کردم، برای من حجیت دارد و برای معامله بین
من و او کفایت مکند، اما الآن من مخواهم به دیری بفروشم، من خودم که کیل نردم، آن بایع هم که کیل کرده، نمخواهد

با او معامله کند.

در معامله دو طرف معامله خیل موضوعیت دارد، دو طرف معامله کیست؟ مثلا الآن ی نفر مداند این ده کیلو است، اما
مال این مال خودش نمداند، مشتری هم نمداند. ی نفر بوید من مدانم چند کیلو است، و شما معامله کنید، معامله باطل

است. دانستن او به درد نمخورد، در باب معاملات دو طرفِ معامله محوریت و موضوعیت دارد، در معامله اول خودِ بایع به
کیل إخبار کرده و برای مشتری کفایت مکند، اما در دوم او إخبار به کیل نرده، اگر هم بند فایده ندارد؛ زیرا در معامله

دوم، او طرف معاملهی با مشتری اول نیست، اگر مشتری دوم بعداً دید که از کیلش دو کیلو کمتر یا اضافهتر شده، نمتواند
یقهی بایع اول را بیرد، بله متواند یقهی بایع دوم (که مشتری اول است)، را متواند بیرد.

بنابراین، شاید عقلا نیز اگر به این نته توجه پیدا کنند، همین حرف را بزنند؛ زیرا در دو طرف معامله بایع و مشتری موضوعیت
دارد و احام برایش بار مشود، مشتری بخواهد معامله را فسخ کند، گریبان بایع را مگیرد و بالعس، لذا در اینجا آن إخبار

بایع اول، فقط برای مشتری اول به درد مخورد؛ زیرا طرف معامله این بوده و به درد مشتری دوم نمخورد؛ چون طرف
معاملهی او نبوده. این وجه است که اینجا متوانیم (اگر مسئله تعبد را نپذیریم).

نته: در اینجا فرض اطمینان و یقین را کنار مگذاریم، مگوئیم «یجب او یجوز تصدیق البایع»، این «یجوز تصدیق البایع»
یعن در جای که شما علم به صدق آن داری؟! نه، اصلا اثر این حم در جای است که من نمدانم این بایع عادل است یا عادل
ه در یاز مواردی که گفتند تحقیق لازم نیست و شما تصدیق کنید، قول بایع است، کما این گوید یا نه؟ ینیست، راست م
مواردی ما در فقه داریم (که البته این مورد غیر از آن موارد است)، قول «ما لا یعلم إلا من قبله» یا «من صاحبه» معتبر است.

به عنوان مثال؛ زن الآن به مردش مگوید من در حال حیضم، همین کاف است یا مگوید حیض نیستم همین کاف است،
نمگوئیم این زن آیا «عادلةٌ أم لیست بعادلة، صادقة أم لیست بصادقة»! در اینجا نیز همینطور است «یجوز تصدیق البایع»،

عرض کردم چه مسلمان و چه کافر، چه بایع عادل و چه غیر عادل یعن اگر ی بایع فاسق هم به شما گفت این ده کیلو است،
قانون فقه ما «یجوز تصدیق البایع» است.

که ش جای د به این نیست که تصدیق کننده نسبت به قول او علم داشته باشد، یعنبنابراین، در خودِ جواز تصدیق بایع، مقی
دارد هم تصدیق بایع جایز است، حال در جای که انسان خودش یقین دارد، مانند این است که خودش کیل کرده و خارج از این



مورد است. فرض ما این است که اگر مشتری دوم علم به إخبار بایع اول دارد، مگوید مدانم بایع اول گفته این ده کیلو است،
اما خودش یقین به اینه این ده کیلو است نداشته و ش دارد. آیا در اینجا إخبار بایع اول برای این مشتری دوم نافذ است یا نه؟

امام علیه السلام مفرماید نافذ نیست.

خلاصه آنه؛ فرض ما این است که به مجرد إخبار بایع اول، بدون اینه مشتری اول هم ضمانت کند، آیا برای مشتری دوم
حجیت دارد یا نه؟ نمشود حجیت داشته باشد به دلیل همین نتهای که بیان شد.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

نفَرٍ ععج نب لع نع نسالْح يمظدِ الْعبع نع قرالْب نع ِادِيدَآبعالس نع لكتَوالْم نب وسم ندِ بمحم نع لَلالْع ف [1] ـ «و
اخيه عن ابِيه عن عل بن الْحسين ع قَال: لَيس لَكَ انْ تَتَلَّم بِما شىت نَّ اله يقُول و لا تَقْف ما لَيس لَكَ بِه علْم و لَيس لَكَ انْ

تَسمع ما شىت نَّ اله عز و جل يقُول انَّ السمع و الْبصر و الْفُؤٰاد كل اولئكَ کانَ عنْه مسو.» علل الشرائع، ج2، ص: 606‐
605، ح80؛ عنه وسائل الشيعة، ج15، ص172-171، ح20225- 8.

[2] ـ سوره اسراء، آیه36.
معاماً فَزنَا طَعيع اشْتَر هدِ البع ِب قُلْت :انَ قَالرمح ندِ بمحم نانٍ عبا نالَةَ عفَض نيدٍ ععس نب نيسالْح نع نَادِهسبِا [3] ـ «و

َّتح هتَبِع ََف نْتا اما  قَال ليرِ كبِغَي تُهيا اشْتَرمك هبِيعنْ اوزُ اجي ا فَقُلْت ساب  فَقَال هليِب خَذْنَاها و دَّقْنَاهفَص الَهك نَّها هباحص
تَيلَه.» التهذيب 7- 37- 157؛ عنه وسائل الشيعة، ج17، ص: 345،22713- 4.


