
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مفاهیم »

در تاریخ ۰۲ آذر ۱۳۸۴

مفاهیم
جلسه 25 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بيان مرحوم محقّق خوئ

مرحوم محقق خوئ قدّس سره درجلد پنجم کتاب «محاضرات» صفحه 113 مفرمايند: اگر کس قائل شود همانطور که در
علت و معلول توين، تأثير و تأثّر وجود دارد، در علت و اسباب شرعيه نيز همان نحو تأثير وجود دارد، بطلان آن خيل واضح
است. چه آنکه با قطع نظر از اينکه احام شرعيه امور اعتباري محضاند و رفع و وضع آنها در اختيار شارع است، در علت
و معلول توين دو جهت است که حتماً و عقلا بايد موجود باشند و هيچ کدام از آنها در اسباب شرعيه يا وجود ندارد و يا لازم

نيست که موجود باشد؛ اولين جهت عبارت است از عنوان معاصرت.

بدين معنا که علت و معلول بايد در ي زمان باشند. در علتهاي توين، علت تامه با معلول ــــ هرچند رتبه علت مقدم است ــــ
معاصر با يدير هستند؛ درحال که در اسباب شرعيه چنين نيست. ممن است ي سبب شرع مقدّم باشد، يا مقارن باشد و

يا حتّ ممن است متأخّر از حم شرع باشد.

خصوصيت دوم آن است که در علت و معلول توين، بايد بين علت و معلول سنخيت باشد و از نظر ذاتشان مناسخت داشته
باشند؛ مثلا آتش هيچ سنخيت با برودت ندارد و يا آب با حرارت هيچ سنخيت ندارد، بله سنخيت آتش با حرارت است. لذا، بين

علت و معلول توين هميشه سنخيت وجود دارد و به همين دليل است که در فلسفه آثاري را در احام علّت و معلول مترتّب
مکنند؛ اما در علت و اسباب شرعيه ـــ ( مانند غسل و صلاة ) ـــ سنخيت لازم نيست. بنابراين، کس نبايد چنين توهم کند که

همانطور که بين علت و معلول در توينيات واقعاً تأثير وجود دارد، در شرعيات نيز چنين تأثير و تأثّر واقع بين سبب و مسبب
وجود داشته باشد.

اشال به فخرالمحقّقين

ايشان مفرمايند:  فخرالمحقّقين مگويد اسباب شرعيه عنوان معرف دارد. مقصود از معرف چيست؟ آيا مقصود از معرفات
اين است که اينها خودشان موضوع براي احام شرعيه هستند؟ خودشان موضوعند يا شارع اينها را در موضوع احام شرعيه
قرار داده است و نتيجه اين مشود که همانطور معلول به انتفاي علت از بين مرود، حم نيز به انتفاي موضوع از بين برود.

اگر اين باشد، مطلب، مطلب درست است که بوييم اسباب شرعيه به عنوان معرفات هستند و مقصود از معرفات اين است که

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/61
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


خودشان موضوع براي احام شرعيه هستند.

در باب صلاة، وجوب صلاة براي ملف که أدرک الوقت، وضع شده است؛ ملف که قبل از وقت نمرده باشد. اگر ملف قبل
از وقت صلاة ظهر بميرد، صلاة ظهر براي او نيست، اما ملف که وقت را درک کند، عنوان موضوع را دارد و معنايش اين
است که با انتفاي موضوع حم منتف مشود؛ اما دير به اين معنا نيست که با تعدّد موضوع حم هم متعدّد مشود؛ بله

نسبت به تعدد حم و عدم تعدد آن هيچ نقش ندارد.

پس، سبب شرع عنوان موضوع را براي حم شرع دارد ؛ يعن بول موضوع است براي وجوب وضو، نوم نيز موضوع براي
وجوب وضو است؛ حال، آيا به تعدد موضوع حم متواند متعدد باشد؟ اگر واقعاً قرينهاي داشتيم بر اينکه اين موضوع متعدّد

است، حم هم متعدّد مشود؛ همان حرف که مرحوم نائين نيز بيان نمودند که احام، به تعدّد موضوع انحلال پيدا مکند.

بنابراين، اگر گفتيم که سبب شرع معرف است؛ يعن: موضوع بود، حم انحلال پيدا مکند؛ مر اينکه قرينهاي داشته باشيم
بر اينکه أحدهما عل سبيل منع الخلو موضوع دارد. لذا، روي اين بيان که ما بوييم معرف يعن موضوع، به آن نتيجهاي که
فخرالمحقّقين مگويد، نمرسيم.  مرحوم فخرالمحقّقين مسأله را تمام کرد و گفت سبب شرع، معرف باشد؛ که معرف را
ديروز معنا کرديم به نشانه ، مرآت و علامت؛ پنج چيز متواند علامت براي ي حم قرار بيرد و لذا قائل به تداخل شد. در

جواب مگوييم: اگر معرف به معناي موضوع باشد، حم به تعدد موضوع منحل مشود؛ مر در جاي که قرينه داشته باشيم بر
اينکه موضوع أحدهما عل سبيل منع الخلو است.

احتمال دير در کلام مرحوم فخرالمحقّقين

ايشان در ادامه مفرمايند: البته طبق ي احتمال دير متوانيم بوييم کلام فخرالمحققين درست است؛ و آن احتمال اين است
که بوييم معرف بودن اسباب شرعيه يعن کاشف از موضوعند. بنابراين، هنام که مولا مگويد: «إذا بلت فتوضأ» ، خود

بول موضوع نيست؛ بله بول کاشف از ي موضوع واقع است و از آن حايت مکند؛ و به عنوان مثال، اسمش را «حدث»
فرض کنيد. بعد هم که مفرمايد: «إذا نمت فتوضأ» ، بوييم نوم نيز حاک از همان موضوع واقع است. طبق اين بيان نتيجه

آن مشود که ممن است مولا ده تا سبب را رديف کند و همه حاک از همان موضوع واقع باشند. در اين صورت، به قول
فخرالمحقّقين مرسيم که بايد قائل به تداخل شويم.

اشال اين احتمال

ايشان مفرمايند اين احتمال دوم بر خلاف ظاهر ادلَه است و از ظاهر ادله نم توانيم چنين مطلب را استفاده کنيم. در همين
رابطه، در برخ از کلمات وقت مخواهند کلام فخرالمحققين را مورد تحقيق قرار دهند، مگويند: شما مقصودتان از معرف

چيست؟ آيا مقصود معرف الحم است يا معرف الشرط؟ بر اساس هر کدام احتمالات و نات را مطرح م کنند، که دير
لزوم به بيان آن بعد از اين بيان مرحوم آقاي خوئ قدّس سره نيست. اين تمام کلام در اين تفصيل؛ نتيجه اين شد که نظريه

مشهور مبن بر آن که اصل عدم تداخل اسباب است، را تا اينجا تقويت کرديم و اين تفصيلها تفصيل درست نيست.



بحث اخلاق: انواع و اقسام عقل و فواید عقل

روايت از اميرالمؤمنين عليه السلام راجع به عقل و فوائد عقل نقل شده است که واقعاً از چيزهاي که انسان بايد در خودش
تقويت کند، عقل است؛ خداوند به هر کس به اندازه خودش عنايت کرده است، منته اين گونه نيست که بوييمقابل تقويت

نيست؛ بله اعمال و کارهاي که انسان انجام مدهد در عقل انسان دخالت دارد و قابل تقويت است.

که در طبيع فرمايند:  العقل نوعان،عقل الطبع و عقل التجربة ــــ عقل بر دو نوع است؛ 1) عقلعليه السلام م حضرت عل
هر انسان وجود دارد و 2)عقل که از راه تجربه به دست م آيد  ــــ وکلاهما يؤديإل المنفعة ـــ هر دو انسان را به نفع و صلاح
مرساند ـــ والموثوق به صاحب العقل والدين ــــ آدم رستار کسياست که هم عقل دارد و هم دين ــــ ومن فاة العقل والمروة

ـــس که عقل نداشته باشد، يعن اگر کس عقلش را کنار گذاشت، مروت و مرداناش را هم کنارگذاشتـــ فرأس ماله
المعصية ـــسرمايهچنين شخصيمعصيت است؛ يعن همه وجود او را معصيت مگيرد. از اين استفاده م شود که آدم گناهار،

آدم است که اهل تعقّل نيست؛ آدم عاقل گناه نمکند.

ــــ وصديق کل امرإ عقله وعدوه جهله ـــ دوست هر کس عقل او استو دشمنش جهالت و نادان اوست ـــ وليس العاقل من
يعرف الخير من الشر ّــــ به کس که خوب را از بد بتواند تشخيص دهد، عاقل نمگويند ـــ ولن العاقل من يعرف خير الشرين
ين را تشخيص دهد ـــ ومجالسة العقلاء تزيد فدر مقابل او قرار دادند، بتواند خير الشر  است اگر دو تا شر ه عاقل کســــ بل
الشرف ــــ تا م رسد به اين عبارت که ــــ وعل العاقل أن يحص عل نفسه مساويها ــــ عاقل کس است که بديهاي خود را

مشماردآن کس که فر م کند اصلا کار بد انجام نم دهد، اين نيز نوع بعقل است؛ بالاخره انسان محل خطا و بدي است،
بدي است؛انسان در مجلس مرتبهاش همين است که در نوع مردم وجود دارد؛ زياد حرف زدن ي بدي مراتب دارد، ي منته

بنشيند و ميل داشته باشد که حرف بزند،زياده گوي ي نوع بدي است؛ کلام که درآننفع مال لازم يا دين براي انسان، نفع
.شود زياده گوي دنيوي يا اخروي نداشته باشد، همهاش م

طبق اين بيان اميرالمؤمنين عليه السلامانسان مساوي در دينش را حساب کند؛ ببيند امروز نماز صبح را اول وقت خوانده است
يا نخوانده، نماز صبح را که خواندهبا نشاط خوانده استيا بنشاط، آيا بعد از نماز صبح تعقيبات نماز را انجام دادهيا نداده، از
اول صبح تا کنون توجهش به خدا کم بوده يا زياد؛ و همچنين در اظهار نظر و فري که مکند، ببيند اين فرش اصلا درست

است يا نه؟

در همه شؤون و مسائل علم، اجتماع وسياس ببيند که واقعاً در داخل منزل، بيرون منزل، برخورد با هم مباحثه و برخورد با
استاد چه مکند؟ واقعاًاينجا عرضنم ي از چيزهاي که در حوزه ما به فراموش سپرده مشود، اين است که آن احترام و

حرمت که در قديم طلبهاي که مثلا سال اول بود نسبت به سال دوم داشت، حاضر بود برود پيش او بنشيند زانوي ادب بزند و
درس ياد بيرد؛امااکنون اين طور نيست،طلبهاي که سال اول است که وارد حوزه شده، خودش را با کس که مرجع تقليد است

ي م داند.

همچنين در مورد روابط بين طلبه و استاد که در حوزه استاد کس است که هيچ وقت فر نند استاد است؛ از طرف ديرهم
گفتهاند استاد کس است که هر روزي که درس م دهد،بعد از درسش بين خودش و خدا بويد أعاذنا اله از جهل که من

دارم.

استاد بايد خضوعش نسبت به خداوند، نسبت به طلبههاو نسبت به ديران خيل زياد باشد؛والا استاد هم نيست. در مورد طلبهها
هم همينطور، واقعاً تعبدي در حوزه قديم ما بود، (اينه م گويم قديم، منظور خيل قديم نيست، بله يعن بيست سال پيش)،



اصلا انسان نسبت به بزرگان حيائ داشت،اما متأسفانه الآن خيل کم رن شده است ولازم است که اينها را حفظو احيا کنيم.

حضرت در ادامه مفرمايند: ــــ فيجمع ذل ف صدره ــــم فرمايد اين مساوي را در دلش جمع کند يا ي جاي بنويسد ـــ
لات خودش را دائماً بايد بررسانسان واقعاًلغزشها و مش ازالتها ــــ شروع کند در اينکهآنها رااز بين ببرد؛ يعن ويعمل ف
کند. من ي وقت دير هم عرض کردم که به نظر من انسان اگر در دل خودش واعظ نداشته باشد، واعظ بيرون فايده ندارد؛

واعظ بيرون براي اين است که واعظ درون را ايجاد کند. واعظ درون است که اگر همراه آدم باشد، مخواهد انسان تنها باشد
و يا در جمع باشد، انسان را ميتواند حفظ کند.اينهم زمان ميبرد، فر ننيم که ي روز و دو روز،ي ماهو دو ماه مشود آن را

بدست آورد.

از دير چيزهاي که انسان بايد فر کند اين است که حالا در اين سنين، انسان صبح که از خانه بيرون م رود اميدوار است که
باز گردد، اما نسبت به سالهاي آخر عمر که هر انسان معمولاپير م شود، فرق هم نم کند پولدارباشد يا غير پولدار، عالم

باشد يا غير عالم، آن سنين ايام تنهاي است، از هماکنون است که انسان بايد کاري کند که اشتياقش به لقاء خداوند زياد شود و
به فر آن زمان از هماکنون باشد؛ اين که م گويند مثلا در تعقيب نماز صبح صد مرتبه «أ ستجير باله من النار» و يا آن که

صد بار بويد «أسأل اله الجنة»، براي اين است که ما را تربيت کند تا هميشه به ياد آن زمان باشيم. اگر به ياد آن وقت باشيم
همه چيز براي ما آسان م شود. راهش هم آن است که محاسبه نفس کنيم. اميدواريم که خداوند همه ما را مورد عنايت قرار

دهد. والسلام. 


