
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (ادامه بحث تنبيهات) »

در تاریخ ۲۸ آبان ۱۳۹۴

تنبیهات استصحاب: اصالة تأخّر الحادث
جلسه 28 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

حدیث اخلاق هفته

رسیدیم به این قسمت روایت که بعد از آنچه که بر قلب واجب شده و خدای تبارک و تعال معین فرموده آن را ذکر فرمودند،
آنچه بر لسان واجب شده را هم بیان کردند که اینها را توضیح دادیم. مفرماید و فرض عل السمع عن ینتزه عن الاستماع إل ما

حرم اله و أن یعرض أما لا یحل له مما نه اله عزوجل عنه و الاسقا إل ما اسخط اله عزوجل، مفرماید آنچه را که خدای
تبارک و تعال بر گوش انسان واجب و لازم فرموده این است که ما حرم اله را استماع نند، یعن از این تعبیر استفاده مشود

که آنچه حرام است مثل غیبت کردن، تهمت زدن، دروغ گفتن، اینها حرام است.

تنزه از استماع پیدا کند، یعن گوش خودش را در معرض استماع اینها قرار ندهد، گوش خودش مبرا و منزه باشد اینه استماع
کند غیبت را، تهمت را، دروغ را، حالا راجع به غیبت معروف همین است که هم غیبت کردن حرام است و هم غیبت شنیدن
ردند که آیا شنیدن دروغ، انسان پای منبر کسمطرح ن در باب دروغ این را خیل حرام است. در تهمت هم همینطور، ول

بنشیند که خدای نرده مداند که او ی مطالب دروغ را ذکر مکند، پای صحبت کس بنشیند که مداند او اصلا عادتش به
دروغ گفتن است.

خود همین خیل مهم است، حالا عرض کردم در غیبت و تهمت، در فقه هم مطرح است که هر دو طرفش حرام است، در دروغ
خیل آقایان متعرض نشدند، خودِ دروغ حرام است ول شنیدن آن یعن اینه من مدانم شخص دروغ مگوید آیا متوانم

بنشینم و کلمات او را استماع کنم؟ غیبت نمکند و تهمت هم نمزند بله دروغ مگوید، این ظاهر برخ از ادله از جمله همین
روایت است که استماع کذب هم حرام است، همانطوری که خودِ دروغ گفتن حرام است، استماع کذب هم حرام است، این

مطلب است که اگر ما خیل رعایت کنیم واقعاً اجازه نمدهیم هر کس هر حرف را بزند.

یادم مآید چند سال پیش ی از مدرسین محترم حوزه به من گفت ی آقای در منبر در مورد ی از بزرگان که از دنیا رفته،
که این آقا که خودش از مدرسین حوزه است اصلا لیلا و نهاراً با آن مرد و با آن بزرگ محشور بود، گفت آن آقا که اصلا در قم
نبود، خیل به ندرت به آنجا مآمد گفت به قدری در مورد آن آقا دروغ گفت که من مخواستم در بین جمعیت بلند شوم بویم
از این منبر رسول خدا حیا کن و اینقدر دروغ نو، اینهای که مگوئ تمام دروغ است که متأسفانه امروز ی مطلب که باب

شده ما برای اینه ی مقداری منبرمان بیرد، خوابهای جعل، داستانهای خیال، در مورد بعض از بزرگان. اگر انسان
مراتب علم آنها را بخواهد بوید خودش خیل مسئلهی مهم است اینها را آدم کنار مگذارد، اعراضشان را از دنیا انسان
بخواهد تحلیل کند صدها منبر مخواهد که چطور ی شخص اینقدر به این مرتبه مرسد که از دنیا و مقامات دنیا اعراض

نند، اینها چیزهای خیلنند یا نکند که مردم از او تعریف بنم کند، برایش فرقکند، از توجه مردم به خودش اعراض مم

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1752
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


مهم است، این واقعیات را آدم کنار مگذارد و ی سری دروغها و خیالات را مطرح مکند، این مسئلهی خیل مهم است.

باز من این نته را عرض کنم؛ ی از آقایان دیر که ی کتاب راجع به آقای که در قم نبود نوشته بود ی وقت آمد خدمت
الر چه اشعلیه، ایشان به او اعتراض کرد که این کتاب چیست که شما نوشتید؟ پرسید م ه تعالمرحوم والد ما رضوان ال

دارد؟ ایشان فرمود در این کتاب شما دروغ نوشت و این مطلب که مسلم الذب است را آوردید، ایشان گفت کدام مطلب؟
فرمودند در این کتاب نوشت وقت ایشان (آن روحان بزرگوار که در موردش کتاب نوشته شده) وقت در شم مادرش بود و

مادرش او را حامله بود ی غذای شبههناک را پدرش آورد و این غذا را این مادر خورد و این در شم مادر لد زد و مادر تهوع
کرد و بیرون ریخت، پدر من به ایشان فرمود شما بعد از این همه درس خواندن نمفهم که این دروغ است؟ اولا پدر این آقا را
متهم به استفاده از اموال مشتبه به حلال و حرام، فوقش این است که حمل کنیم او نمدانسته! فرمودند این چه حرف است که

شما زدی؟

ما با روایات این را در مورد حضرت زهرا سلام اله علیها قائلیم و معتقدیم در شم مادر با مادر حرف مزد، از این دایره که
خارج شویم این حرفها را باید به دیوار زد که کس در شم مادر این چنین است، بعد ایشان به پدرم عرض کرد شما که شاگرد
امام بودی و این همه ذوب در امام هستید که واقعاً هم همینطور بود، من ی جملهای را در مقدمه کتاب آوردم و آن اینه امام
فرمودند مقامات عارفین را انار ننید، پدرم فرمودند عجب! پس معنای این جمله را هم نفهمیدی؟! عارف در شم مادرش که
عارف نیست، عارف بعد از اینه ریاضتها و زهدها را متحمل مشود ممن است خدا به ی مرتبهای برساند او را و الا هیچ

کس در شم مادرش عارف نیست.

عل ایحال ایشان فرمود شما بدان، چون آن آقا که خیل هم محترم بود، بسیار مرد ارزنده و ملای هست، اما ی چنین کتاب را
نوشته بود، ایشان گفت این کتاب تا حالا چند میلیون تیراژ داشته، پدرم سری تان داد و گفت وای وای، به تعداد هر تیراژ آن تو
مسئول، نمدان انتشار ی دروغ چقدر مؤاخذه دارد، شما دارید منتشر مکنید و آنهای که این را مخوانند و بالای منبرها

!کنند در تمام اینها تو مسئول هستگویند و در جلسات نقل مم

هر حرف دهید به هر کساجازه م افتد، وقتشنود در این باتلاق مرا م دروغ ببینید قضیه چیست که خود انسان وقت
بزند، او هم شروع مکند به رطب و یابس بافتن و دروغ گفتن، اما انسان بوید من در این جلسه نشستم، شما حق اینه مطلب

غیرواقع بوئ را نداری، مطلب که برایت واقعیت دارد و صدقش مسلم هست را بو، مطلب که تردید دارید که آیا درست
است یا درست نیست، حق نداری بوئ، ببینید چقدر این مجلس نوران مشود!

خدا رحمت کند آقای احمدی میانج را، مرد بسیار ملای بود، از همین همدورههای مرحوم والد ما بود شاید چند سال هم
سنشان از والد ما بیشتر بود، بسیار آدم مهذب بود، گاه اوقات سخنرانهای ایشان را رادیو معارف پخش مکند، خیل مقید
بود وقت روضه شرکت مکند برود جای که پائینترین قسمت مجلس است، با اینه آدم بود که وقت به روضه ما مآمد، هر

چه اصرار مکردیم که نزدی پدر ما بنشیند نرفت، گفت من همین جا دم در ی گوشهای منشینم، رضوان خدا بر او بود.
ایشان در مورد روضه حرف خوب مزند ما روضه را ی وقت به عنوان زبان قال مگوئیم ی وقت به عنوان زبان حال

مگوئیم، مثلا مدانیم امام حسین علیه السلام آمده با اهلبیت وداع کند، حالا اگر جای ننوشته باشند که سینه عرض کرده
باشد که تو ی وقت بچههای مسلم را روی پای خودت نشاندی، الآن هم که مروی من را روی پایت بنشان، ول زبان حال این
دختر که هست، لذا باید گفت، آنجای که نمدانیم زبان قال هست باید بوئیم این به عنوان زبان حال مطرح مشود. در روضه
وئیم کذب است، فرقدر غیر از این مسلم کذب است، در خودِ همین روضهها هم اگر به عنوان قال ب چنین چیزی هست ول

نمکند.



 من یادم هست ی وقت در جبهه بودم ی کس داشت روضه مخواند و گفت وقت حضرت عباس داشت با امام حسین
وداع مکرد دید زینب ی گوشهای ایستاده، آدم شرمش مآید بوید این تعابیر را؛ زینب گفت چرا کس نیست با من وداع

کند؟ حسین گفت عباس جان برو با زینب وداع کن! ی چیزهای غلط و خراب، نه ربط به هم داد و نه زبان حال است و نه
زبان قال است.

شما ببینید حضرت رقیه سلام اله علیها، بحث خرابه را وقت بیان مکنید مگوید عمه جان من از شما غذا نخواستم، این را
هیچ جا هم ننوشته باشند، وقت در نیمهی شب تشت مآورند ظاهر حال این است که دارند برایش غذا مبرند، بچه دارد گریه
مکند و دیران هم همینطور، بعد روی تشت را کنار مزند مبیند سر بریدهی پدر هست، بیان کردنش چه عیب دارد؟! حالا
کس بوید او فر کرد غذا برایش مآورند، بعد بوئیم کجا نوشته برایش غذا مآورند، او گفت پدرم را مخواهم و بعد یزید

علیه ما علیه و لعنة اله علیه این را فرستاد، دیر چیزی نوئیم، زبان حال مانع ندارد و امری عقلائ است. خود کذب ی قبح
عقلای هم دارد، کذب در بین عقلا هم قبیح است اما خودِ عقلا زبان حال را کذب نمدانند.

ی وقت والد ما به ما فرمود که شما این را گفت، ما عرض کردیم که نفتیم، فرمود در دلت هم نفت؟! این عنوان زبان حال
است.

عل ایحال این مطلب خیل مهم است، فرض عل السمع أن یتنزه عن الاستماع إل ما حرم اله، آقایان خودمان را خیل ملزم
کنیم، نشود به اینه الآن من مخوانم متأسفانه در خودم اثر ندارد، شما بیائید واقعاً برای خودتان برنامه بریزید، در خانوادهتان
اگر دیدید که همسرتان، بچهتان، خدای نرده دروغ یا غیبت مکند، محم برخورد کنید، همان که در سیرهی امام رضوان اله
علیه هست و همه مگویند، راجع به امام مگوید حتّ آن رفقای گرمابه و گلستان امام مگویند جرأت نمکردیم در حضور

امام غیبت کنیم، در منزل نذارید دروغ، غیبت، تهمت و ... مطرح باشد.

از خانهی خودمان این مسئله را شروع کنیم، بیائیم در محیط وسیعتر در بین رفقا، یعن واقعاً آدم نمخواهد مقدسبازی کند،
گاه اوقات مگوئیم غیبت نن در جواب مگویند اینقدر مقدس بازی درنیاور، این دستور خداست، شنیدنِ غیبت حرام است،
اگر بخواه غیبت کن من باید از اینجا بروم که بعد ی آیهای هست که در ی مورد دیری هست اما خدا دستور مفرماید که

آنجای که این حرفها را مزنند ننشینید، بالأخره از خودمان شروع کنیم، عمر انسان که معلوم نیست چه مقدار است؟ بیائیم
راجع به سمعمان خودمان را تربیت کنیم، ان شاء اله خدا توفیق بدهد که ما این امانت که خدا به عنوان سمع به ما داده، روز

قیامت به نفعمان شهادت بدهد و به ضرر ما شهادت ندهد[1].

خلاصه بحث گذشته

بحث رسید به این صورت دوم که این است که علم به تاریخ احدهما داریم و دیری برای ما مجهول است، مدانیم ساعت 10
وضو گرفتیم و از طرف دیر مدانیم ی حدث هم واقع شده. ما فرضمان این است که علم به وقوع دو حادث داریم حالا تاریخ

ییش معین است، ساعت 10 ما وضو گرفتیم اما مدانیم ی حدث هم واقع شده و نمدانیم حدث قبل از ساعت 10 بوده یا
قبل از ساعت 10، اینجا عرض کردیم در استصحاب بقاء عدم مجهول تا این زمان معلوم بحث وجود ندارد که ما بوئیم اصل
این است که این مجهول تا زمان این معلوم نبوده، حدث تا زمان وضو نبوده. و لن چند تا بحث دیر در اینجا مطرح است،
ی بحث این است که حالا که مگوئیم این حدث تا این زمان نبوده آیا تأخرش را مخواهیم اثبات کنیم؟ بوئیم پس حدث
مؤخر از این طهارت بوده و در نتیجه بوئیم این طهارت نقض شده یا آنطوری که مرحوم شیخ قائل است شیخ مفرماید ما

همین مقدار مگوئیم این حدث تا زمان طهارت نبوده و آثار را بر این مترتب مکنیم اما نمتوانیم بوئیم این حدث مؤخر از
طهارت بوده و در نتیجه این طهارت را نقض کرده.



بیان کلام مرحوم شیخ در رسائل

شیخ در رسائل مفرماید اگر ی از این دو تا معلوم التاریخ باشد لا یحم عل مجهول التاریخ إلا بإصالة عدم وجوده ف تاریخ
ذل، یعن فقط مگوئیم این مجهول در زمان معلوم نبوده، لا تأخر وجوده عنه نمتوانیم بوئیم این مجهول مؤخر از معلوم

است به معنای اینه این مجهول بعد از معلوم حادث شده باشد، نعم یثبت ذل عل القول بالاصل مثبت. بعد اینجا مثالهای را
مطرح مکنند که آب قلیل بوده، ملاقات لباس با این آب بوده و آب کر شده، زمان کریت معلوم، استصحاب مکنیم عدم

ملاقات تا زمان کریت را، اگر زمان ملاقات معلوم، استصحاب مکنیم عدم کریت تا زمان ملاقات را. بعد مفرمایند و ربما
اجراء الاصل ف طرف المعلوم حالا این را الآن کار نداشته باشیم چون اینجا دو تا بحث است، ی یتوهم جریان الاصل ف

طرف المجهول است و ی بحث هم اجراء الاصل ف طرف المعلوم است، شیخ بعد از اینه در طرف مجهول نظر خودشان را
بیان فرمودند مفرمایند ما دو قول دیر در بین اصحاب در همین اجرای اصل در طرف مجهول داریم، یظهر من الاصحاب

قولان آخران.

قول اول در مورد اجرای اصل در طرف مجهول

ی این است که اصل را در طرف مجهول جاری مکنیم، تأخر مجهول از معلوم را هم مخواهیم با آن اثبات کنیم، بعد
مفرماید و هو ظاهر المشهور و قد صرح بالعمل به، شیخ طوس، ابن حمزه، محقق، علامه، شهیدان و غیر اینها در مواردی،

مفرمایند این فقها مسئلهی تأخر را قبول کردند یعن با استصحاب عدم مجهول تا زمان معلوم، تأخر مجهول از معلوم را قبول
کردند و مثالهای را مرحوم شیخ در اینجا ذکر مکند.

مفرمایند ی مثالش این است که اگر دو تا وارث بر اسلام احدهما ف قرة رمضان در شروع رمضان اتفاق دارند ول در اینه
آیا مورث قبل از غره رمضان مرده یا بعد از آن، اختلاف دارند. مفرمایند همهی فقهای که اسم بردیم اینها گفتند القول قول
مدع تأخر الموت، آن کس که مگوید موت این مورث بعد از این غرهی رمضان بود قول قولِ او است، چون اصل عدم

الموت إل غرهی رمضان است و در نتیجه با این اصل مخواهند تأخر موت از قرهی رمضان را اثبات کنند، مفرمایند این
فقها اینطور حم کردند.

بعد مرحوم شیخ ی استدراک مآورد و مفرماید در بعض از موارد فقها توقف کردند و فرق نذاشتند بین علم به تاریخ
احدهما و جهل به تاریخ هر دو، مفرمایند از این توقف، از اطلاق که در این توقف دارند استفاده مکنیم در صورت که علم به

تاریخ احدهما هست عمل به اصل نمکنند، از این اطلاقشان، مرحوم شیخ چند تا مثال مزند، اجتماع جمعتین، دو تا نماز
جمعه در کمتر از ی فرسخ خوانده شده. ی وقت در لندن این مسئله بود که الآن ظاهراً حل شد، دو تا نماز جمعهی شیع؛

فرسخ لااقل فاصله باشد، دو تا نماز جمعه در کمتر از ی گوید باید یم شیع دانند ولچون اهلسنت فرسخ را معتبر نم
فرسخ واقع شد نمدانیم اول کدامی واقع شد که دیری باطل باشد، فقها که اینجا رسیدند مفرمایند هر دو باطل است، یا

.ذاشتند که تاریخ هر دو مجهول باشد یا تاریخ یهم ن توقف کردند، فرق

برای ما قابل اطمینان نیست، یعن که در فتوای به توقف دادند خیل فرماید انصاف این است که این اطلاقبعد شیخ م
نمتوانیم به فقها نسبت بدهیم، مگوییم لا فرق بین مجهول التاریخ و بین جای که تاریخ احدهما معلوم است، پس این ی قول
تا اینجا. ی قول تقریباً عدهی زیادی از فقها مگویند استصحاب مکنیم این عدم مجعول را، تا زمان معلوم و تأخر مجهول از

معلوم را[2].



قول دوم در مورد اجرای اصل در طرف مجهول

شود، در جایجاری نم قول دوم این است که عدم العمل بالاصل؛ گفتهاند همانطوری که در جهل به تاریخ اصل در هیچ طرف
که تاریخ احدهما معین است اصلا اصل جاری نمشود و قد صرح به بعض المعاصرین، صاحب جواهر طبعاً لبعض الاساتید

که کاشف الغطاست، مستشهداً عل ذل بعدم تفسیر الجماعة ف مسئلة الجمعتین، گفتهاند فقها در مسئله ی دو تا نماز جمعه
نیامدند بین اینه تاریخ هر دو مجهول باشد یا احدهما معین باشد تفصیل بدهند و بعد مستدلا عل ذل و أن التأخر لیس امراً

مطابقاً للأصل، اضافه کردند که ما تأخر را از اصل نمتوانیم در اینجا استفاده کنیم.

مرحوم شیخ در مورد کلام صاحب جواهر ی نتهای دارد و ظاهر استدلاله ارادة ما ذکرنا من عدم ترتیب احام صفة التأخر و
کون المجهول محققاً بعد المعلوم، مفرماید ظاهر عبارت جواهر همین است که ما مگوئیم که تأخر به عنوان آثار العادی یا

عقل است و نمشود احام تأخر را جاری کرد. بعد مفرمایند لن این استشهادی که صاحب جواهر کرده یعن اول مرحوم
شیخ ظاهر استدلال صاحب جواهر را ذکر کرد، مفرماید استشهادی که صاحب جواهر کرده که اصحاب در این چند مورد

تفصیل ندادند ظاهر استشهاد ارادة عدم ثمرة مترتبة عل العلم بتاریخ أحدهما اصلا، صاحب جواهر مگوید اینجا که ما تاریخ
احدهما را مدانیم این علم هیچ اثری برایش بار نمشود، مگوید در جای هم که تاریخ احدهما را بدانیم مثل جای است که این

تاریخ برای ما مجهول باشد.

بعد مفرمایند و کیف کان فإن أراد هذا القائل ترتیب آثار تأخر ذل الحادث کما هو ظاهر المجهول فإناره ف محلّه، اگر
باستصحاب عدم ذل ارش در محل خودش هست و إن أراد عدم جواز التمسحرف بزند ان خواهد در مقابل شیخ طوسم

الحادث، اگر مرادش این باشد که نمشود به استصحاب عدم این حادث تمس کرد و وجود ضدّه و ترتیب جمیع آثاره
الشرعیه ف زمان الش فلا وجه لإناره، و بعد شیخ نتیجه مگیرد مفرماید و الحاصل أن المعتبر ف مورد الش ف تأخر

حادث الآخر استصحاب عدم الحادث ف زمان حدوث الآخر فإن کان زمان حدوثه معلوماً، اگر آن آخری زمان حدوثش معلوم
ف من النهار و ش الساعة الاول زمان الحادث المعلوم لا غیرها فإذا علم بتطهره ف ام بقاء المستصحب فاست یجری أح
تحقق الحدث قبل الساعة أو بعدها فالاصل عدم الحدث قبل الساعة، مثال که عرض کردیم مداند ساعت 10 وضو گرفته، این

ی. اجمالا مداند حدث هم از او صادر شده و نمداند قبل از ساعت 10 است یا بعد از آن، استصحاب مکنیم عدم حدث را
تا ساعت ده، اما مفرماید لا یلزم من ذل ارتفاع الطهارة المتحققه ف الساعة الاول کما تخیله بعض الفحول، مفرمایند اینه

ما بوئیم استصحاب کنیم عدم حدث را تا ساعت 10، نمگوئیم پس حدث بعد از آن واقع شده و آن طهارت مرتفع شده، در
حقیقت نظر شیخ این مشود که الآن این آدم که مداند ساعت 10 وضو داشته، مداند حدث هم از او واقع شده و نمداند
قبل یا بعد از ساعت 10 است، تا ساعت 10 مگوید حدث نبوده، و در نتیجه هر عمل که تا قبل از ساعت 10 بوده به عنوان
محدث نباید در اینجا مطرح باشد، بعد از ساعت 10 بحر العلوم مگوید محدث شده و طهارت از بین رفته، شیخ مگوید ما

قبول نداریم، اینجا الآن باید چه جاری کنیم؟ استصحاب بقاء طهارت را باید جاری کنیم، الآن هم بعد از ساعت 10 به بعد ش
مکنیم آیا این طهارت از بین رفته یا نه؟ استصحاب مکنیم بقاء طهارت را، البته این دیر در عبارت شیخ نیست اما در رد بحر

العلوم وقت این را مگوید لازمهی فرمایش آن همین است[3].
این خلاصه نظریه مرحوم شیخ شد؛ نظر مرحوم آخوند را در کفایه ببینید که عمده این است که آن طرف قضیه، که آیا

استصحاب بقاء معلوم تا زمان واقع عدم بقاء معلوم یا استصحاب خود بقاء معلوم تا آن زمان واقع این مجهول، یعن همان
عدم، همان عدم نه خود معلوم، سبق لسان شد! آیا عدم معلوم تا زمان واقع مجهول مشود در اینجا یا نه.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین



[1] ـ متن کامل حدیث در جزوه هفته قبل ذکر شده است.
[2] ـ فرائد الاصول، ج‌2، ص: 667 و 668:

تاريخ ذلك لا تأخر وجوده عنه بمعن مجهول التاريخ إلا بأصالة عدم وجوده ف م علو إن كان أحدهما معلوم التاريخ فلا يح
حدوثه بعده.

نعم يثبت ذلك عل القول بالأصل المثبت فإذا علم تاريخ ملاقاة الثوب للحوض و جهل تاريخ صيرورته كرا فيقال الأصل بقاء قلته
و عدم كريته ف زمان الملاقاة و إذا علم تاريخ الرية حم أيضا بأصالة عدم الملاقاة ف زمان الرية و هذا.

و ربما يتوهم جريان الأصل ف طرف المعلوم بأن يقال الأصل عدم وجوده ف الزمان الواقع للآخر.
و يندفع بأن نفس وجوده غير مشوك ف زمان و أما وجوده ف زمان الآخر فليس مسبوقا بالعدم.

ثم إنه يظهر من الأصحاب هنا قولان آخران‌ أحدهما جريان هذا الأصل ف طرف مجهول التاريخ و إثبات تأخره عن معلوم التاريخ
بذلك و هو ظاهر المشهور و قد صرح بالعمل به الشيخ و ابن حمزة و المحقق و العلامة و الشهيدان و غيرهم ف بعض الموارد

منها مسألة اتفاق الوارثين عل إسلام أحدهما ف غرة رمضان و اختلافهما ف موت المورث قبل الغرة أو بعدها فإنهم حموا بأن
القول قول مدع تأخر الموت.

نعم ربما يظهر من إطلاقهم التوقف ف بعض المقامات من غير تفصيل بين العلم بتاريخ أحد الحادثين و بين الجهل بهما عدم
العمل بالأصل ف المجهول مع علم تاريخ الآخر كمسألة اشتباه تقدم الطهارة أو الحدث و مسألة اشتباه الجمعتين و اشتباه موت

المتوارثين و مسألة اشتباه تقدم رجوع المرتهن عن الإذن ف البيع عل وقوع البيع أو تأخره عنه و غير ذلك.
صورة الجهل بتاريخهما و أحالوا صورة العلم بتاريخ أحدهما عل ن الإنصاف عدم الوثوق بهذا الإطلاق بل هو إما محمول علل

ما صرحوا به ف مقام آخر و عل محامل أخر.
و كيف كان فحمهم ف مسألة الاختلاف ف تقدم الموت عل الإسلام و تأخره مع إطلاقهم ف تلك الموارد من قبيل النص و

الظاهر مع أن جماعة منهم نصوا عل تقييد هذا الإطلاق ف موارد كالشهيدين ف الدروس و المسالك ف مسألة الاختلاف ف تقدم
الرجوع عن الإذن ف بيع الرهن عل بيعه و تأخره و العلامة الطباطبائ ف مسألة اشتباه السابق من الحدث و الطهارة هذا.

مع أنه لا يخف عل متتبع موارد هذه المسائل و شبهها مما يرجع ف حمها إل الأصول أن غفلة بعضهم بل أكثرهم عن مجاري
الأصول ف بعض شقوق المسألة غير عزيزة.
[3] ـ فرائد الاصول، ج‌2، ص: 668 و 669:

الثان عدم العمل بالأصل و إلحاق صورة جهل تاريخ أحدهما بصورة جهل تاريخهما و قد صرح به بعض المعاصرين تبعا لبعض
الأساطين مستشهدا عل ذلك بعدم تفصيل الجماعة ف مسألة الجمعتين و الطهارة و الحدث و موت المتوارثين مستدلا عل ذلك

بأن التأخر ليس أمرا مطابقا للأصل.
و ظاهر استدلاله إرادة ما ذكرنا من عدم ترتيب أحام صفة التأخر و كون المجهول متحققا بعد المعلوم لن ظاهر استشهاده

بعدم تفصيل الأصحاب ف المسائل المذكورة إرادة عدم ثمرة مترتبة عل العلم بتاريخ أحدهما أصلا فإذا فرضنا العلم بموت زيد
ف يوم الجمعة و شنا ف حياة ولده ف ذلك الزمان فالأصل بقاء حياة ولده فيحم له بإرث أبيه و ظاهر هذا القائل عدم‌ الحم

بذلك و كون حمه حم الجهل بتاريخ موت زيد أيضا ف عدم التوارث بينهما.
و كيف كان فإن أراد هذا القائل ترتيب آثار تأخر ذلك الحادث كما هو المشهور فإناره ف محله و إن أراد عدم جواز التمسك

باستصحاب عدم ذلك الحادث و وجود ضده و ترتيب جميع آثاره الشرعية ف زمان الشك فلا وجه لإناره إذ لا يعقل الفرق بين
مستصحب علم بارتفاعه ف زمان و ما لم يعلم.

و أما ما ذكره من عدم تفصيل الأصحاب ف مسألة الجمعتين و أخواتها فقد عرفت ما فيه.


