
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مفاهیم »

در تاریخ ۳۰ شهریور ۱۳۸۴

مفاهیم
جلسه 8 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

در بحث گذشته عرض کرديم فرق بين راه دوم و سوم تمس به اطلاق چيست؟ ظاهر عبارت آخوند در کفايه اين بود که در راه
دوم فرمودند: «لو لم ين بالمنحصر يلزم تقييده ضرورة أنه لو قارنه أو سبقه الآخر لما أثر وحده وقضية إطلاقه أنّه يؤثر

کذل مطلقا»، اطلاق ما را به اين نتيجه م رساند که شرط موجود در جمله شرطيه به تنهاي تأثيرگذار است؛ اعم از اين که
شرط ديري سابق بر اين شرط باشد يا نباشد، شرط مقارن باشد يا نباشد.

پس، در بيان دوم نتيجه اطلاق تأثير خود شرط است به تنهاي مطلقاً؛ اما در راه سوم م فرمايند: مقتضاي اطلاق شرط، تعين
شرط است و ما نحن فيه را به موردي تشبيه م کنند که ي وجوب داريم و دوران بين اين است که آيا اين واجب، واجب
تعيين است يا واجب تخييري، مقتضاي اطلاق اين است که تعيين بودن را استفاده کنيم. توضيح راه سوم اين است که در

بحث واجب تعيين و تخييري اگر واجب بخواهد عدل ديري داشته باشد که واجب تخييري شود، بايد مولا عدلش را بيان کند؛
واجب تخييري، به هر تعريف که در واجب تخييري معنا کنند، به معونه زائده دارد نياز دارد اما واجب تعيين بيان زائد لازم

به نام روزه، بايد م داشت مثلا ا اگر صلاة عدلخواهد؛ ام نم است، بيان ويد صلاة واجب تعيينندارد. شارع اگر بخواهد ب
فرمود يا نماز يا روزه؛ واجب تعيين نياز به بيان اضافه ندارد اما واجب تخييري محتاج بيان اضافه است.

آخوند م فرمايد: همان طور که در دوران بين تعيين و تخييري م گوييم اطلاق تعيين بودن را اقتضا م کند، در ما نحن فيه
نيز که نم دانيم شرط علّت منحصره است يا نه، نم دانيم اين جمله شرطيه مفهوم دارد يا ندارد، اطلاق تعين اين شرط را

اقتضا م کند. بحث که عرض کرديم، اين بود که فرق بين راه سوم و راه دوم تمس به اطلاق چيست؟ بيان را که در جلسه
گذشته عرض کرديم، اين بود که در راه دوم، تمس به اطلاق شرط فقط از اين جهت است که م خواهد تأثير شرط سابق و

شرط مقارن را نف کند.

هدف از اجراي اطلاق و مقدّمات حمت، نف تأثير شرط سابق و شرط مقارن است؛ اما در راه سوم هدف نسبت به آينده است
ن آن را اقتضا مکه در جمله شرطيه آمده است، اطلاق تعي وييم اين شرط عدل ندارد؛ شرطخواهيم ب م ،و با تعبير مسامح

کند؛ يعن عدل ندارد. مؤين آن نيز تشبيه است که مرحوم آخوند ذکر م کند.

چون ‐ روي اين نات بايد دقّت بفرماييد ‐ اگر مثلا کس از شما در جلسه امتحان کفايه سؤال کند که آخوند اين تشبيه را چرا
در راه قبل ذکر نرد و فرمود: اگر ما بخواهيم بوييم غير از اين شرط، شرط ديري، ‐ يا سابق و يا مقارن ‐ بخواهد تأثير
بذارد، بايد بوييم شرط موجود به تنهاي اثر ندارد ‐ لما أثر وحده ‐؛ در حال که اطلاق م گويد اين شرط به تنهاي تأثير

دارد.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/61
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


بيان دوم فرق بين دو طريق تمس به اطلاق

بيان دير فرق اين است که بوييم: در راه دوم هدف اطلاق، نف تأثير غير است. در راه دوم م خواهيم ببينيم غير از اين شرط،
چيز ديري تأثير دارد يا نه؟ به وسيله اطلاق نف غير م کنيم و م گوييم غير از اين شرط، شرط ديري تأثير ندارد. اما در راه
سوم م خواهيم بوييم شرط موجود، معيناً تأثير دارد. ما هر چه تأمل کرديم، ديديم که انسان نم تواند فرق بيش از اين بيان

کند.

بيان مرحوم آقاي حيم در فرق بين اين دو راه

مرحوم آقاي حيم در «حقائق الأصول» م فرمايند: فرق اين دو راه آن است که در راه دوم، تمس به اطلاق به لحاظ عليت
ت مطرح نيست و مر مسأله فعليم ديا در راه سوه دارد؛ امت تاموييم شرط، بالفعل عليخواهيم ب م ه است؛ يعنه فعليتام

خواهيم بوييم که اين شرط ف حدّ ذاته تأثير دارد.

اشال استاد بر اين بيان

به نظر م رسد که اين بيان، بيان درست نيست و بين راه دوم اطلاق و راه سوم، از نظر فعليت فرق وجود ندارد. چرا که
اساساً اگر نتوانيم فعليت را اثبات کنيم، به مفهوم نم رسيم. مفهوم در جاي است که شرط فعليت در شرطيت و عليت دارد.
بخواهيم بوييم ي فعل است و ديري فعل نيست، اصلا به مفهوم نم رسيم. لذا، اين بيان، بيان درست به نظر نم رسد و

بيان تام نيست.

کلام مرحوم ايروان در بيان فرق

مطلب ديري را مرحوم ايروان دارند. ايشان در حاشيۀ خود بر کفايه به نام « نهاية النهاية» فرموده اند: راه دوم تمس به
اطلاق شرط، به عموم تأثير ناظر است؛ يعن تأثيرش اطلاق دارد، م خواهد چيز ديري باشد يا نباشد؛ به عموميت تأثير نظر

دارد؛ اما در راه سوم نظر به ذات شرط و کيفيت شرطيت است؛ يعن در تعيين کيفيت، به اطلاق تمس م کنيم. اگر عبارت
ايشان را بخواهيم درست روشن کنيم، اين است که در راه دوم اطلاق شرط مسأله از نظر عددي و عموم مطرح است ول در راه

سوم مسأله از نظر کيفيت مطرح است، در راه دوم م خواهيم بوييم که أثّر وحده و تأثيرش عموميت دارد، چه شرط ديري
باشد و چه شرط ديري نباشد؛ اما در راه سوم کاري به عموميت و توسعه نداريم بله کيفيت تأثير منظور است؛ م گوييم اين

تأثير و شرطيت به نحو تعين است.

م ه مشترکند، منتهه فعليت تامپذيرد که هر دو راه در علي يم مبرخلاف مرحوم آقاي ح ر، مرحوم ايروانبه عبارت دي 
فرمايد اختلاف در اين است که در راه دوم به اطلاق تمس م کنيم براي اثبات توسعۀ اين شرط؛ توسعه يعن شرط به حدّي

شرطيت دارد که هر چيز ديري هم باشد، باز به قوت خودش باق است؛ اما در راه سوم دنبال کيفيت اين شرطيت هستيم که به
نحو تعين و مثل واجب تعيين م ماند.



ال بيان مرحوم ايرواناش

بيان مرحوم ايروان دقيق تر از بيان مرحوم آقاي حيم در کتاب حقائق است؛ اما اشالش اين است که با کلمه تعيين نبايد در
اينجا کيفيت را توهم کنيم. معناي تعين شرط نيز اين است که فقط اين شرط تأثير دارد و غير از آن تأثير ندارد. اينجا خيل فرق
نم کند مسأله کيفيت و کميت را مطرح کنيم. در راه قبل هم اگر کميت را مطرح کنيم، به کيفيت م رسيم؛ در اين راه هم اگر

کيفيت را مطرح کنيم، به کميت م رسيم. خيل نم تواند ي فرق اساس در اينجا براي ما باشد.

کلام مرحوم مروج در منته الدراية

بيان سوم از صاحب «منته الدراية» است، ايشان فرموده اند: راه دوم تمس به اطلاق شرط براي اثبات عليت تامه است؛ اما
راه سوم براي تمس به اطلاق شرط، براي اثبات انحصار است. به عبارت دير، در راه دوم براي عليت تامه استدلال م کنيم.
يعن: از اطلاق شرط و اجراي مقدّمات حمت عليت تامه را م فهميم؛ اما در راه سوم از اجراي مقدّمات حمت انحصار را

م فهميم.

اشال مطلب آقاي مروج

در جلسات گذشته عرض کرديم: در تمام اين راهها م خواهيم به انحصار برسيم. مرحوم آخوند اول تصريح کرده اند که براي
رسيدن به مفهوم در جمله شرطيه بايد اثبات انحصار کنيم. هر راه که برويم اگر ما را به انحصار برساند، م تواند ما را به
مفهوم برساند. اگر راه بخواهد بويد اين شرط فقط عليت تامه دارد اما کاري به انحصار نداشته باشد، ممن است شرط

ديري نيز مقارن با اين شرط عليت تامه داشته باشد؛ مثلا در مورد حرارت، م گوييم نار عليت تامه براي حرارت دارد،
خورشيد هم عليت تامه دارد م شود دو علّت تام باشد و يا ده علّت تام براي معلول واحد وجود داشته باشد. بنابراين ، اين بيان

نيز ما را به مفهوم م رساند؛ بيان اين که اين اطلاق ما را به عليت تامه م رساند، ما را به مفهوم نم رساند.

بيان مرحوم علامه طباطباي در فرق

بيان چهارم، بيان مرحوم آقاي علامه طباطباي (رضوان اله تعال عليه) است. البتّه ايشان بيشتر به حيم و مفسر مشهور است؛
اما حاشيه اي هم بر کفايه دارند که من از قديم حاشيه ايشان را مورد مراجعه قرار م دادم، ايشان اينجا به قول معروف، آب

پاک را ريختند روي دست همه؛ و م فرمايند: اين سه راه که مرحوم آخوند براي اطلاق بيان کردند، لا يختلف إلا ف اللفظ ،
ت منحصره را بايد استفاده کنيم. اين هم بيانه اختلافشان فقط در لفظ است و از همه علياختلاف معنوي ندارند بل اينها اصلا

که ايشان گفتند.

نظر استاد

ما در فرق بين اين دو، ‐ ملاحظه فرموديد ‐ راه ديري را ط کرديم که اول بحث توضيح داديم؛ اگر آن قابل قبول باشد فبها؛
ول واقعش اين است که بيان فرق موجب تلّف است و نم توانيم ي فرق روشن و خيل درست و حساب بين اين دو راه ذکر



کنيم. عرض کردم شاهدش هم اين است که در راه دوم تمس به اطلاق شرط، با راه سوم مرحوم آخوند، تشبيه که در راه
سوم آورده اند، چرا در راه دوم نياورده اند؟ آنجا هم م شود که اين تشبيه را بياوريم؛ اين طور نيست که اين تشبيه فقط منحصر

به همين راه باشد.

عدم پذيرش راه سوم از سوي مرحوم آخوند

اما ايشان راه سوم را نپذيرفته و فرمودند: اصلا قياس ما نحن فيه به مقيس عليه قياس مع الفارق است. اشال آخوند به اين راه
آن است که واجب تعيين و تخييري دو سنخ متباين از وجوبند و اصلا دو نوعند؛ اما در ما نحن فيه عليت منحصره و عليت غير

منحصره از نظر اصل عليت و شرطيت فرق ندارند. ما نم توانيم بوييم نحوۀ تأثير در مواردي که علّت منحصره است با
موردي که علّت غير منحصره است، فرق دارد. بنابراين، در اين صورت هرکدام نياز به بيان دارند. اما بين واجب تعيين و
تخييري فرق وجود دارد؛ ممن است به خاطر اين که ماهيتشان با هم فرق دارد، ي نياز به بيان داشته باشد و ديري نياز

نداشته باشد؛ در حال که عليت منحصره و غير منحصره چون ماهيتاً و سنخاً ي هستند، نم توانيم بوييم عليت منحصره
احتياج به بيان اضافه ندارد اما غيرمنحصره محتاج بيان اضافه است.

اشال بر مرحوم آخوند

به نظر ما، اين بيان مرحوم آخوند نظير همان بيان که در راه قبل ذکر کردند، قابل خدشه است؛ به اين صورت که اختلاف در
ماهيت، سبب نم شود که بوييم ي نياز به بيان دارد و ديري ندارد. شما م فرماييد وجوب تخييري و تعيين از دو ماهيت و
سنخ اند؛ اين درست؛ اما ملازمه ندارد که بوييم ي بيان م خواهد ديري نم خواهد. همان طوري که اگر اتّحاد در ماهيت و
سنخ علّت منحصره و غير منحصره مانع نم شود که بوييم ي بيان م خواهد ديري نم خواهد. به عبارت روشن تر، ما در

اجراي اصالة الاطلاق بايد ببينيم از نظر عرف، کدام بيان م خواهد و کدام بيان نم خواهد؟

ملاک اين است که اگر متلّم لفظ را آورد که به ي موردي، نياز به بيان اضافه ندارد و نسبت به مورد دير محتاج است،
شود؛ ملاک در اطلاق، احتياج به بيان اضافه و عدم احتياج است؛ م خواهد جاري م اصالة الاطلاق نسبت به آن که بيان نم

خواهد اختلاف در ماهيت داشته باشند و يا نداشته باشند. اين اولا، ثانياً ما اصلا مقيس عليه را قبول نداريم؛ قبلا در جاي
خودش اثبات کرديم که بر خلاف آن چه مشهور است که اصالة الاطلاق تعيين بودن را اقتضا م کند، گفتيم اصالة الإطلاق

چنين اقتضاي ندارد. هم واجب تعيين بودن بيان اضافه م خواهد و هم واجب تخييري بودن. دنباله بحث راه بعدي است که
مرحوم نائين دارند، اين را حتماً ملاحظه بفرماييد تا شنبه عرض کنيم. و السلام 


