
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » مفاهیم »

در تاریخ ۲۶ شهریور ۱۳۸۴

مفاهیم
جلسه 5 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

نظر مشهور در دلالت جمله شرطيه بر مفهوم

عرض کرديم براي اين که جمله شرطيه بخواهد بر مفهوم دلالت داشته باشد، مشهور قائلند به اين که بايد از جمله شرطيه عليت
منحصره را استفاده کنيم. مشهور قائلند که اگر بتوانيم از ي راه اثبات کنيم شرط در جمله شرطيه، علت منحصر جزا است،

در اين صورت مسأله انتفاء عند الانتفاء ‐ يعن همان مفهوم ‐ قابل اثبات است؛ چون وقت عليت منحصره شد، يعن چيز
ديري و علّت ديري در ايجاد اين جزا مؤثر نيست ، و تنها علّت در تأثير جزا همين است که در اين جمله شرطيه ذکر شده

است.

نظر مرحوم محقق عراق

در مقابل نظريه مشهور، دو نظريه دير وجود دارد: ي نظريه، نظريه اي است که مرحوم محقّق عراق (قدّس سره) دارد. ايشان
م فرمايند: وجود و عدم وجود مفهوم، تابع عليت منحصره و عدم عليت منحصره نيست؛ ايشان م فرمايند: اگر آن چه که در

جزا بر شرط معلّق شده است، سنخ الحم باشد، جمله شرطيه مفهوم دارد؛ اما اگر آن  چه در جزا معلّق شده، سنخ الحم نباشد
بله شخص الحم باشد، جمله شرطيه مفهوم ندارد.

پس، نظر مرحوم محقّق عراق اين است که مفهوم و عدم مفهوم دائر مدار عليت منحصره و عدم آن نيست؛ بله ملاک اين
است که جزاي معلّق بر شرط، آيا عنوان سنخ الحم دارد يا عنوان شخص الحم؟ از آنجا که مرحوم آخوند در بحث مفهوم
شرط، اول ادلّه مثبتين و سپس ادلّه منرين را ذکر م کنند؛ و بعد از ادلّه منرين تنبيهات را در بحث مفهوم شرط دارند که

اولين تنبيه، مسأله سنخ الحم و شخص الحم است، لذا، تحقيق بيان مرحوم محقّق عراق و اين که آيا صحيح است يا صحيح
نيست را به آن بحث موکول م کنيم.

نظر مرحوم شهيد صدر

يه دوم، نظر مرحوم شهيد صدر (رضوان اله عليه) است. ايشان در جلد سوم بحوث صفحه 142، م فرمايند: ما قائليم که نظر
جمله شرطيه بر ربط بين الجزاء والشرط دلالت دارد و از اين، به «نسبت الصاقيه» تعبير م کنند. جمله شرطيه دلالت دارد که

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/61
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


جزا ملسق و متوقّف بر شرط است؛ يعن نسبت بين جزا و شرط نسبت توقّفيه يا ‐ به تعبير خودشان ‐ نسبت الصاقيه است.
ايشان م فرمايند: مشهور قائلند نسبت بين جزا و شرط، «نسبت ايجاديه» است؛ يعن شرط موجِد جزا است.

بنابراين، اگر بخواهد مفهوم داشته باشد، بايد بوييم اين موجِد، موجِد منحصر است و الا منافات ندارد که شرط از بين برود و
ت منحصره را مطرح کرده اند. طبق اين مبنا است که مر، مشهور عليري باشد. به عبارت ديعلّت دي جزا معلول براي ي

گوييم جمله شرطيه بر نسبت ايجاديه يعن ايجاد شرط نسبت به جزا دلالت دارد؛ اما اگر گفتيم بر نسبت توقّفيه (نسبت الصاقيه)
دلالت دارد، جزا موقوف بر شرط است؛ «إن جاءک زيد فأکرمه» معنايش اين است که وجوب اکرام زيد موقوف و ملسق به

مجء است، اگر چنين شد، ‐ يعن گفتيم نسبت، نسبت توقّفيه و الصاقيه است ‐، نتيجه اين م شود که اجزا در اينجا مفهوم
وجود دارد؛ چون وقت م گوييم جزا ملسق به شرط است، معنايش اين است که اگر شرط منتف شد، جزا هم منتف م شود.

 به همين دليل، بر خلاف مرحوم آخوند و عدّه اي از بزرگان که قائلند جمله شرطيه مفهوم ندارد، ايشان بر اساس اين مبنا و
نات ديري که دارند ‐ که بعداً اشاره م کنيم ‐، قائلند به اين که جمله شرطيه مفهوم دارد. قبل از اينه ادلّه بررس شود، اين

نته بايد به نحو اجمال روشن شود که آيا ما در جمله شرطيه و براي اثبات مفهوم، نياز داريم که اثبات نمائيم شرط علّت
منحصره است؟

اگر کس گفت ما نياز نداريم به اين که اثبات کنيم شرط علّت منحصره است، دير نيازي به پنج دليل که مرحوم آخوند در
کفايه ذکر م کنند، نيست؛ اين پنج دليل در اين فرض است که اول بر اين مبنا تسلّم کنيم و بوييم اگر جمله شرطيه بخواهد

مفهوم داشته باشد، بايد اثبات کنيم اولا شرط علّت براي جزاست و ثانياً عليتش، علّيت منحصره است.

مناقشه در مبناي شهيد صدر

به نظر م رسد که بيان مرحوم شهيد صدر قابل مناقشه باشد و حق با مشهور است که ما حتماً به اثبات عليت منحصره نياز
داريم. براي اين که اگر بپذيريم جمله شرطيه بر نسبت الصاقيه دلالت دارد، هنوز اول کلام است که آيا جزا فقط به اين شرط

ملسق است؟ يا اين که نه، در نزد متلّم، جزا م تواند به چيز ديري هم ملسق باشد؟ يعن در اين فرض نيز به اثبات انحصار
نياز داريم، بنابراين، هرچند بوييم نسبت الصاقيه است، لازم است که انحصار شرط را اثبات کنيم.

ادلّه عليت منحصره شرط

حال، طبق اين مبنا که ملاک در باب مفهوم، عليت منحصره است، آيا جمله شرطيه از آن عليت منحصره استفاده م شود يا
نه؟

مرحوم آخوند در «کفايه»، پنج راه بيان کرده و همه را مورد مناقشه قرار داده اند.

راه اول تبادر است، راه دوم انصراف و راه سوم تمس به اطلاق است.

منته براي تمس به اطلاق، ايشان سه بيان ذکر کرده اند که مجموعاً با راه اول و دوم م شود پنج راه.

راه اول مسأله تبادر است، به چه بيان؟ ما در جمله شرطيه، ي ادات شرط داريم، ي شرط و ي جزا داريم. در راه اول و دوم
محور خود ادات شرط است. آيا از ادات شرط، عليت منحصره تبادر م کند يا نم کند؟ بعض ادعا کرده اند خودِ متبادر در



علّت منحصره هستند. 

بطلان دليل اعتبار

براي رسيدن به علّت منحصره، اول بايد بوييم بين شرط و جزا ارتباط وجود دارد، اصل الارتباط بايد باشد. دوم اين که بوييم
م آن که اين لزوم بايد به صورت ترتب باشد؛ يعنباشد و ربطشان ربط صدفه اي نباشد. سو ارتباط لزوم اين ارتباط، بايد ي
ي مترتّب بر ديري باشد. ممن است بين دو چيز تلازم باشد که از نظر تقارن بينشان ملازمه است اما هيچ ترتّب بين اينها

نباشد. پس، بايد ترتب باشد.

چهارم اين است که ترتّب بايد به نحو ترتّب علّ باشد؛ يعن معلول همين جزا است، علّت همين شرط است و جزا بايد معلول
براي شرط باشد. مورد پنجم، اين عليت بايد عليت تامه باشد نه علّيت ناقصه. ششم هم آن که اين عليت تامه بايد ي باشد تا

بشود عليت تامه منحصره. پس، براي رسيدن به عليت منحصره، اين مراحل شش گانه را نياز داريم. آيا شما وقت ادات شرط را
م گوييد، واقعاً ي عليت منحصره اين چنين به ذهن تبادر پيدا م کند؟ همان طور که مرحوم آخوند در «کفايه» تبادر را

انار کرده اند، تقريباً همه اصوليين بعد از ايشان نيز آن را انار کرده و گفته اند آن مقداري که ما از ادات شرط م فهميم، اين
است که ي ملازمه اي بايد بين شرط و جزا باشد؛ اما اين ملازمه بايد به نحو عل باشد، نه.

ما م گوييم: «إذا تحقّقت الأربعة فقد تحقّقت الزوجية»، هيچ علّيت هم در کار نيست. بين زوجيت و اربعه ملازمه وجود دارد،
اما هيچ کدام علّت براي ديري نيست. يعن فقط مسأله ارتباط لزوم را م توانيم ادعا کنيم که در اينجا متبادر است. به عبارت

دير، از مرحله عليت تامه وارد م شويم؛ سؤال اين است که اگر در ي جا شرط علّت تامه جزا نبود، آيا اين استعمال،
استعمال مجازي م شود؟

م گوييم: «إذا طلعت الشمس فالحرارة موجودة» شمس علّت تامه منحصره نيست؛ بله حرارت علّت هاي تامه ديري هم
دارد. اگر جاي علّت منحصره نبود، م بينيم استعمال، استعمال مجازي نيست؛ حتّ اگر علّت تامه هم نبود، اصلا مسأله عليت

در کار نبود، باز م بينيم که استعمال مجازي نيست.

بعض از بزرگان، بالاتر از مطلب مرحوم آخوند فرموده اند، مبن بر آن که حتّ استعمال جمله شرطيه در جاي که لزوم هم
وجود ندارد، واقعاً ملازمه اي نيست، مثل اين که من بويم اگر شما بياي من م آيم، که در اينجا بين آمدن اين دو نفر ملازمه
اي نيست؛ بله فقط ي ربط وجود دارد. متلّم م آيد ربط بين الجزاء والشرط ايجاد م کند و م گويد اگر شما بياي من
م آيم؛ اگر شما درس بخوان من هم اين کتاب را م نويسم. در همه اين موارد جمله شرطيه استعمال م شود اما هيچ کدام

استعمال مجازي نيست. بنابراين، بطلان ادعاي تبادر روشن است.

دليل انصراف

دليل دوم انصراف است. محور دليل دوم نيز ادات شرط است. در اين دليل ادعا شده که ادات شرط براي علّت منحصره وضع
نشده است؛ م گويند ما قبول داريم که ادات شرط لم توضأ للعلّة المنحصرة، اما وقت استعمال م شود، انصراف به علّت

منحصره دارد. م گوييم: چرا انصراف دارد؟ منشأ انصراف چيست؟

م گويند: چون علّت منحصره أکمل الأفراد است؛ ما از اول که شروع کرديم ارتباط، ارتباط لزوم، ترتّب، عل، علّت تامه تا



م رسيم به علّت منحصره، چون علّت منحصره اکمل افراد علل است، لذا اين اکمليت سبب انصراف م شود.

اشالات انصراف

مرحوم آخوند در «کفايه» هم از نظر کبروي اشال کرده اند و هم از نظر صغروي.

اشال کبروي: از نظر کبروي در ذهن شريفتان هست که اکمليت نم تواند منشأ انصراف باشد. در انصراف بايد چيزي دخالت
داشته باشد که سبب اُنس لفظ به معناي منصرف إليه شود؛ يعن به مقداري بين اين لفظ و معنا انس ايجاد کند که وقت لفظ به

صورت مطلق استعمال شد، در ذهن مخاطب همان معناي انصراف بيايد؛ و اين نيست الا کثرة الإستعمال.

اگر لفظ در ي معناي بسيار استفاده شد، کثرت استعمال قرينه م شود که لفظ در معناي انصراف ظهور پيدا کند؛ اما کثرة
الوجود هيچ وقت سبب انصراف نم شود. بوييم وقت م گويند «أکرم العالم» ، مصاديق بيشتر عالم فقها است؛ اگر صد تا
عالم داريم؛ نود نفر فقيهند، ده نفر فيلسوف و از رشته هاي دير؛ کثرة الوجود سبب براي انصراف نم شود و همين طور قوت؛

وقت شما کلمۀ نور را استعمال م کنيد، ما ي نور خيل قوي داريم ي نور خيل خيل ضعيف هم داريم، قوت وجود سبب
براي انصراف نم شود.

اشال صغروي: اين است که اگر ما بخواهيم بوييم اين علّت، علّت منحصره است بايد ارتباط بين علّت منحصره و معلول
اقوي و اکد از علّت غير منحصره باشد، در حال که هيچ اکديت وجود ندارد. آنجاي که معلول ي علّت دارد، اين علّت م آيد

معلول را ايجاد م کند؛ جاي که معلول دو علّت دارد، هر علّت به تنهاي م تواند اين معلول را ايجاد کند؛ آيا در جاي که
معلول دو علّت دارد، ارتباط بين علّت و معلول ضعيف تر از جاي است که معلول ي علّت منحصره دارد؟

نه، در مقام ايجاد و ربط و مسأله علّيت، جاي که ي علّت دارد با جاي که دو علّت، از نظر عليت فرق نم کند. لذا، اين که
ما م گوييم علّت منحصره عنوان اکد دارد، اين هم درست نيست. بنابراين، در دليل دوم که انصراف باشد هم اشال کبروي

وجود دارد و هم اشال صغروي.

دليل اطلاق

در دليل سوم به اطلاق تمس م کنيم؛ منته عرض کرديم در دليل اول و دوم، دنبال وضع بوديم اما در دليل سوم، م خواهيم
از راه مقدّمات حمت و از راه اصالة الاطلاق وارد شويم.

أصالة الاطلاق را سه گونه م توانيم تصوير کنيم. ي: اصالة الاطلاق در ادوات شرط؛ دوم: اصالة الاطلاق در خود شرط؛
سوم: اصالة الاطلاق در جزا. اين که م گوييم اطلاق سه بيان دارد به اين علت است که سه مورد دارد. اول آن که اصالة

الاطلاق را در ادوات شرط جاري کنيم، ببينيم آيا با اجراي اصالة الاطلاق در ادوات شرط، عليت منحصره استفاده م کنيم يا
نه؟

 دوم آن که اصالة الاطلاق را در خود شرط و با قطع نظر از ادوات جاري کنيم؛ و سوم آن که اصالة الاطلاق را در جزاء جاري
کنيم.



مرحوم آخوند اصالة الاطلاق در ادوات را بيان کرده و دو اشال به آن وارد کرده اند. تقريباً بهترين بيان که در حول فرمايش
مرحوم آخوند وجود دارد، کلام مرحوم محقّق اصفهان در نهاية الدراية جلد دوم صفحه 415 است که حتماً هم عبارت آخوند را

ملاحظه کنيد و هم عبارت مرحوم اصفهان را، تا فردا عرض کنيم. ان شاء اله. و السلام


