
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 9 (شرايط عوضين) »

در تاریخ ۱۱ مهر ۱۳۹۴

دروس بیع ‐ شرايط عوضين
جلسه 10 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

سخن در این است که در باب بیع آیا مبیع باید عین باشد (عین معین خارج یا کل در ذمه) یا اینه بیع المنفعه و بیع الحق هم
صحیح است؟ کلمات بزرگان را عمدتاً بیان کردیم و ادلهی کسان که قائلاند به اینه مبیع باید عین باشد را نیز ذکر کردیم و

همهی این ادله را مورد مناقشه قرار دادیم.

ی از ادله این بود که مگویند اگر عین بودن در بیع معتبر نباشد ما الفرق بین البیع و الاجاره؟! اگر ما عین بودن را در مبیع
معتبر بدانیم، مگوئیم بیع، «تملی العین است بعوضٍ» و اجاره تملی المنفعة است و فرق خیل واضح مشود (مطلب که از
شرح لمعه تا حال، در ذهن شماست که بیع تملی العین است، اما اجاره تملی المنفعة است). عرض کردیم به تبع بزرگان از

جمله مرحوم سید عبدالهادی میلان[1] در کتاب البیع محاضرات، ایشان مفرماید اجاره تملی المنفعه نیست، بله اجاره
«تسلیط الغیر عل العین» است «لأن ینتفع بالمنفعه و الفائده»[2]، البته من غیر از کلام ایشان قبلا هم در بعض کلمات دیران،

ی مناقشهای در تعریف مشهور، در باب اجاره را به یاد دارم که اینه مگوئیم اجاره تملی المنفعة است درست نیست.

نتهای در بیان تفاوت میان بیع و اجاره

اینه گفته مشود هر دو تعریف (تعریف مشهور و تعریف مرحوم میلان) ی است با این تفاوت که ی تفسیر به لازم است و
دیری تفسیر به ملزوم، صحیح نیست؛ زیرا در باب اجارهی بر اعیان، شما خانه را اجاره مدهید و وقت صیغهی اجاره را
مخوانید مگوئید «آجرت الدار» نمگوئید «آجرت المنفعه». شما بروید در میان مردم مگوئید من این خانه را اجاره

کردم، مال خانه من را مسلط بر او کرده برای اینه من از منفعت و ثمراتش استفاده کنم.

از ثمرات این بیان (که در جای گفته نشده) آن است که اگر خانه را به مستأجر اجاره دادید و چیزی هم نفتید، این مستأجر اگر
بخواهد همین خانه را به ی مستأجر دیر اجاره بدهد، نمتواند اجاره بدهد؛ زیرا این شخص، مال منفعت نیست که هر کاری

بخواهد بند، اگر مال للمنفعه بود به موجر مگفت تو چارهای؟ من مال منفعتم و این منفعت را مخواهم به نفر سوم
بدهم. بنابراین، چون حقیقت اجاره «تسلیط الغیر عل الدار» است، بعد از اجاره هم هنوز این دار، مل مال است و لذا

مستأجر نمتواند دیری را بدون اجازهی موجر مسلط بر این دار کند، مر اینه از اول شرط کند.

بدینسان، باید توجه داشت که بحث در این است که حقیقت اجاره چیست؟ آیا عقد اجاره، تملی المنفعه است یا عقد الاجاره
تثبیت الغیر عل العین است؟ منفعت هم متواند از آن استفاده کند، ول ربط به حقیقت اجاره ندارد. شما تسلیط کردی غیر را

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1751
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


بر این عین. مسئله این است که در اجاره بر اعیان و اعمال هم همینطور است؟

خلاصه آنه؛ ی دلیل که مشهور مآورند بر اینه عین معتبر است، همین فرق بین بیع و اجاره است که ما فرق بین این دو را
بیان کردیم.

دیدگاه برگزیده؛ عدم اعتبار عینیت در بیع

این مسأله بسیار ثمره دارد (از جمله در عقد اختیار، در موارد بسیاری نیز اثر دارد) و به نظر ما، عین بودن در مبیع معتبر
نیست، دلیل ما بر این مبنا چیست؟ در گذشته بیان شد که مجال برای تمس به اجماع و شهرت نیست، باید سراغ عرف و عقلا

رفته و ببینیم عرف و عقلا تعبیر بیع، در جای که عین نیست به کار مبرند یا خیر؟

به نظر ما هم عقلای زمان خودمان و هم برگردیم به متون روای، در جواب خود ائمه معصومین(علیهم السلام) بین مردم آن
زمان هم رایج بوده که کلمهی بیع را در غیر عین (یعن در جای که مبیع عین نیست) به کار مبردند. الآن در زمان ما که زیاد

ین معیناست یا برای مال معین کارخانهای که برای مال مثالش بحث اختیار بیع و شراء است که تولید ی است. ی
است، مگویند از فصل فلان یا دو تا فصل (مثلا فصل زمستان و فصل بهار)، اختیار فروش را من به این آقا مفروشم.

مگویم اختیار فروش را فروختم در مقابل این پول و در این زمان، مال دیر اختیار فروش ندارد. اگر بحث واگذاری و ...
باشد که متواند از آن برگرداند، بوید فردا نمخواهم باشد، در حال که در عقد اختیار، در مدت زمان مال نه خودش حق

فروش دارد، نه حق خرید دارد و نه متواند این عقد را بهم بزند. مثال دیر، حق التألیف است.

به نظر ما بهترین دلیل برای اینه عین بودن در مبیع معتبر نیست عرف و عقلاست، ما به عقلا مراجعه کنیم یا به خود عرف
مراجعه کنیم. غالباً بیع را در جای که مبیع عین است مآورند، ول این غلبه هیچ تعین ایجاد نمکند، اما روایات اینجا داریم

که اصلا ظهور روشن دارد در اینه مبیع غیر از عین است، منته با این روایات دو گونه برخورد شده، آن کسان که مگویند
عین بودن در مبیع معتبر است، مگویند تمام این روایات را حمل بر مسامحهی در تعبیر و تجوز مکنیم، اما اشال ما این
است که چه وجه دارد؟ وقت عقلا هم چنین بیع داشتند و دارند، به چه دلیل شما مآئید در اینجا حمل بر تجوز مکنید؟!

روایات درباره عدم اعتبار عین بودن مبیع در بیع

روایت نخست: اولین روایت، عبارت است از؛ «محمد بن الحسن (شیخ طوس) باسناده عن الحسین بن سعید»[3] (که حسین بن
سعید اهوازی است و طریق شیخ طوس به حسین بن سعید اهوازی صحیح است) وقت مگوید «محمد بن الحسن بإسناده عن
الحسین بن سعید» یعن بین شیخ طوس و حسین بن سعید، بیش از 200 سال فاصله است، چند نفر واسطه هستند. شما جامع

الروات مرحوم اردبیل را که ببینید در آخر جلد دوم تمام اینها را ذکر کرده که بین شیخ طوس و حسین بن سعید اهوازی چه
کسان فاصله شدند؟ آیا در بین اینها، اشخاص مجهول و غیر موثق وجود دارد یا نه؟ افرادی که بین شیخ طوس و حسین بن

سعید اهوازی هستند افراد موثق هستند.

«عن فضالة بن ایوب (که طبق قول از اصحاب اجماع است) عن ابان بن عثمان احمر عن اب مریم»، این ابو مریم انصاری
است که امام ثقه است ول عجیب این است که در حاشیه کتاب مصباح الفقاهه مرحوم خوئ نوشته «ابمریم مجهول»[4] و
حال آنه مجهول نیست و لذا از همین روایت بزرگان تعبیر به صحیحه کردند، البته بعض هم تعبیر به خبر کردند که به نظر ما

درست نبوده و روایت صحیحه است.



«عن اب عبداله(علیه السلام) قال سئل عن رجل یعتق جاریته عن دبرٍ»؛ مردی جاریهی خودش را مدبر مکند و مگوید «أنت
حرةٌ دبر وفات» و بعد سؤالش این است، عبد مدبر بعد از اینه خود مولا مرد، این عبد خود بخود آزاد مشود؟ مگوید تا

زمان که من مولا هستم، «ا يطَوها انْ شَاء او ينْحها»؛ اگر بخواهد متواند او را وط کند یا ناحش کند. شاهد اینجاست: «أو
یبیع خدمتها حیاته»؛ خدمت این جاریه را در طول حیات خود مولا بفروشد، خدمت مشود منفعت و لفظ «یبیع» آورده

مگوید من خدمت این را در طول حیات خودم فروختم. امام(علیه السلام) فرمود: «أی ذل شاء فعل»؛ هر کدام را خواست
انجام بده. شاهد این است که اگر آوردنِ لفظ بیع در مورد خدمت باطل باشد، امام(علیه السلام) در اینجا با این «أی ذل شاء»

این را تقریر کرده است. اگر ما مبینیم امام هیچ نفرموده چرا مگوئ لفظ بیع. او مگوید من این را اجاره مدهم و بعد هم
نمگوید یبیع خودِ جاریه را، مگوید «یبیع خدمتها»، پس این شاهد بر این است که لفظ بیع در مورد خدمت استعمال مشود.

روایت دوم: روایت از سون است که موثقه است، «محمد بن احمد بن یحی عن ابراهیم بن هاشم عن النوفل عن السون (که
اینها واقف هستند و موثق) عن جعفر(علیه السلام) عن أبیه عن عل(علیه السلام)»، امیرالمؤمنین(علیه السلام) فرموده: «باع
رسول اله(صل اله علیه و آله) خدمة المدبر و لم یبع رقبته»؛[5] مفرماید حضرت رسول خدمت عبد مدبر را فروخت، اما

رقبهی او را نفروخت. در اینجا آیا متوانیم بوئیم «باعَ» در اول مجازی و «باعَ» دوم حقیق است؟ نه، اینها در ی سیاق آمده.
نمشود بوئیم «باعَ» اول مجازی است و «لم یبع» دوم استعمالش حقیق است، بله هر دو عل منوالٍ واحد است.

روایت سوم: بیع سن الدار است که موثقه «اسحاق بن عمار» است.[6] «اسحاق بن عمار عن العبد الصالح قال سألته (از امام
کاظم(علیه السلام)) عن رجل ف یده دار لیست له»؛ ی مردی خانهای دستش هست که مال او نیست «و لم تزل ف یده و ید

آبائه من قبله»؛ همینطور دست این بوده و قبلش هم دست پدران این بوده «قد أعلمه من مض من آبائه أنها لیست لهم»؛ آباء به
او گفتند که این مال ما نیست مل ما نیست «ولا یدرون لمن ه»؛ نمدانند مال هم کیست؟ «فیبیعها و یأخذ ثمنها»؛ از

أن یبیع ما لیس له»؛ آنچه مال یرد؟ «قال(علیه السلام) ما أحبکند که این را بفروشد و ثمنش را بامام(علیه السلام) سؤال م
این نیست نباید بفروشد.

نته: «ما احب» در روایات غیر از اصطلاح فقهاست. این دال بر حرمت است مر اینه جای قرینه داشته باشد یعن غالباً «ما
احب» در حرمت و در بطلان استعمال مشود کما اینه کلمهی «لا ینبغ» در روایات در حرمت استعمال مشود و ظهور

اولیه آن در حرمت است، اما «لا ینبغ» در عبارات فقها ظهور در کراهت دارد. «اکره» هم همینطور است. «ما احب أن یبیع
ما لیس له قلت فإنه لیس یعرف صاحبها و لا یدری لمن ه و لا اظنّه یجی لها ...»؛ مگوید صاحبش را نمشناسد و  من

گمان نمکنم صاحب برایش تا ابد پیدا شود.

«قال(علیه السلام) ما احب ان یبیع ما لیس له»، دوباره این را فرموده که نباید بفروشد. اسحاق بن عمار مگوید: «قلت فیبیع
سناها أو مانها ف یده»؛ آیا سنای آن خانه یا مان که از این سنا در یدِ این هست، آن اتاقهای که دارد را متواند بفروشد؟

«فیقول أبیع سنای»؛ آیا کس که در خانه هست متواند به دیری بوید من سنای خانه را به تو فروختم؟ «قال(علیه
السلام) نعم یبیعها عل هذا»؛ امام(علیه السلام) هم «نعم» مفرماید یعن اگر همین را هم فرموده بود شاهد ما تمام بود؛ زیرا

سائل سؤال از بیع سنا مکند ول نتهی مهم در این روایت این است که فرمود «یبیع سناها». نمتوان گفت که امام(علیه
السلام) استعمال مجازی کرده؟ این اصلا در شأن امام معصوم(علیه السلام) نیست و امام معصوم نباید تسامح در تعبیر کند.

در اینجا شاهد ما تمام است، روایت موثقه هم هست، امام(علیه السلام) تعبیر به «یبیع» مکند، ول سؤال که مطرح است این
است که این خانه که خودش هم مگوید مال من نیست، امام چطور مگوید تو سنای این خانه را بفروش، اما خودِ خانه را

حق نداری بفروش، این را تأمل بفرمائید برای بحث فردا.



وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

ی و حت بوده و هم دوره بوده با مرحوم خوئ [1] ـ  ایشان از شاگردان طراز اول مرحوم حاج شیخ محمد حسین اصفهان
وقت از محقق اصفهان پرسیده بودند شما در میان شاگردانتان، کدام را اقوی مدانید؟ بر حسب آنچه نقل شده به مرحوم

میلان اشاره کرده است. مرد بسیار قویای بود؛ در فقه، اصول، فلسفه و اعتقادات. از ایشان محاضرات ف الفقه الامامیه چاپ
شده است.

[2] ـ  «و ربما يستدل بأن البيع قسيم للإجازة و ه تمليك المنفعة، فهو تمليك للعين. و فيه: أن الإجازة ليست كذلك لتعلّقها
بالعين، فإنه يقال: آجرتك الدار أو الدابة و نحو ذلك، بل ه جعل العين ف يد الغير و تحت سلطنته لأن ينتفع بها بعوض، ف قبال

العارية فإنها كذلك لا بعوض.» محاضرات ف فقه الإمامية ‐ كتاب البيع، ص: 13.

نع لئس :(ع) قَالهدِ البع ِبا نع ميرم ِبا نانٍ عبا نالَةَ عفَض نيدٍ ععس نب نيسالْح نع نَادِهسبِا نسالْح ندُ بمح[3] ـ  «م
رجل يعتق جارِيتَه عن دبرٍ‐ ا يطَوها انْ شَاء او ينْحها‐ او يبِيع خدْمتَها حياتَه فَقَال اي ذَلكَ شَاء فَعل.» التهذيب 8- 263- 961،

و الاستبصار 4- 29- 97، و الفقيه 3- 121- 3462؛ وسائل الشيعة، ج23، ص119، ح29226.

[4] ـ  مصباح الفقاهة (الماسب)، ج2، ص13.

نع بِيها ندٍ عمحم نفَرِ بعج نع ونالس نع فَلالنَّو نع ماشه نب يماهربا نع يحي ندَ بمحا ندِ بمحم نع نَادِهس[5] ـ  «بِا
عل(ع) قَال: باعَ رسول اله ص خدْمةَ الْمدَبرِ و لَم يبِع رقَبتَه.» التهذيب 8- 260- 945، و الاستبصار 4- 29- 100؛ وسائل

الشيعة، ج23، ص120، ح29229.

[6] ـ  «بِاسنَادِه عن الْحسن بن محمدِ بن سماعةَ عن عل بن رِىابٍ و عبدِ اله بن جبلَةَ عن اسحاق بن عمارٍ عن عبدٍ صالح(ع)
 و ‐ملَه تسا لَينَّها هائآب نم ضم نم هلَمعقَدْ ا ‐هلقَب نم هائدِ آبي و دِهي ف لتَز لَم و ‐لَه تسلَي ارد دِهي ف لجر نع لْتُهاس :قَال

 و ‐ه نمدْرِي لي  ا وهباحص رِفعي سلَي نَّهفَا قُلْت ‐لَه سا لَيم بِيعنْ يا بحا ام ا‐ قَالنَهخُذُ ثَماي ا وهبِيعفَي ه نمونَ لدْري
ونُ فَت و نَايكَ سبِيعا قُولفَي ‐دِهي ا فانَهم وا انَاهس بِيعفَي قُلْت ‐لَه سا لَيم بِيعنْ يا بحا ام داً‐ قَالبا با رلَه ءِجي ظُنُّها

يدِكَ كما ه ف يدِي‐ قَال نَعم يبِيعها علَ هذَا.» التهذيب 7- 130- 571؛ وسائل الشيعة، ج17، ص336، ح22696.


