
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
فقه » خارج فقه » کتاب البیع » كتاب البیع ‐ بر اساس تحریر الوسیلة 9 (شرايط عوضين) »

در تاریخ ۰۵ مهر ۱۳۹۴

دروس بیع ‐ شرايط عوضين
جلسه 6 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه بحث گذشته

بحث در این است که ی از شرایط که در مبیع معتبر دانستهاند مالیت است، در چند جلسهی گذشته مطالب را مطرح کرده و
به این نتیجه رسیدیم که به نظر ما مالیت معتبر نبوده و لازم نیست که مبیع مالیت داشته باشد. حال در برخ از عبارات فقها،
اینگونه وارد شده که مشهور بین فقها این است که در مبیع مالیت معتبر است و معتبر بودن مالیت در مبیع را به مشهور هم

نسبت دادند.

بررس کلام محقق خوی در منهاج الصالحین

مرحوم خوئ در منهاج الصالحینشان فرمودند «المشهور عل اعتبار أن یون المبیع هو الثمن مالا یتنافس فیه العقلا»، به
مشهور نسبت داده و بعد مفرمایند «و لن الظاهر عدم اعتبار ذل و إن کان الاعتبار احوط»[1]، احتیاط استحباب مکنند.

خواهد چیزی را بفروشد، حقیقت بیع تبادل در اضافات است ولم کس ت معتبر نیست، یبیان شد که بر حسب ادله مالی
لازم نیست که متعلقش حتماً مال باشد، ممن است ی چیزی هم که مالیت نداشته باشد مبیع قرار بیرد ول معامله انجام

شود. اشارهای که مکنیم این است که محقق خوی با اینه مالیت را معتبر نمدانند، بعد مفرمایند «الاعتبار احوط»؛ مالیت
احتیاط مستحب است.

در باب عبادات برای احتیاط استحباب مجال وجود دارد، بوئیم احتیاط مستحب این است که این کار را انجام بدهیم، اما در
باب معاملات (که معاملات ی امور امضائیه از طرف شارع است)، ما باید ببینیم آیا عقلا مالیت را در مبیع معتبر مدانند یا

خیر؟ اگر گفتیم عقلا معتبر نمدانند مگوئیم معتبر نیست، شارع هم نیامده در ی دلیل خاص بر خلاف عقلا عمل کند و بوید
من مالیت را معتبر مدانم، اگر بوئیم معتبر هم مدانند معنایش این است که بدون مالیت اصلا این صحیح نیست، اما اینه

بوئیم احتیاط مستحب این است، ی مقداری برای ما وجه صناع و وجه اجتهادیاش روشن نیست.

بنابراین اگر ما گفتیم این ی مسئلهی عقلائ است، عقلا معتبر مدانند یا خیر؟ احتیاط استحباب در این جاها معنا ندارد، در
خود فرمایش امام نیز راجع به ی دیر از شرایط که در مبیع مطرح مکنند ایشان هم مسئله احوط را مطرح کردند، آنجا هم

ما همین اشال را خواهیم داشت.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1751
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/101
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/44
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/42


پس ما اثبات کردیم که مالیت در مبیع معتبر نیست و آنهای که مخواهند مالیت را معتبر بدانند، عمدتاً همان «مبادلة مالٍ
بمالٍ» یا به مسئلهی اجماع، یا حدیث تحف العقول (که مرحوم شیخ آورده) تمس کردند که اشال اینها همه در جلسات گذشته

ذکر شد.

امام در متن تحریر مفرماید «متمولا»[2] یعن ایشان این را قبول کردند که مالیت داشته باشد، ول در کتاب البیع خود طبق
آنچه ما قبلا از فرمایش ایشان نقل کردیم فرمودند مالیت اعتباری ندارد. من مرر عرض کردم بین آنچه که در کتاب البیع

در بحثهای استدلال فقیه است، ی است و آنچه در فتوا است در کلمات امام اختلاف زیاد است و این هم طبیع استدلال
ی جوری به میدان مآید، ول وقت مخواهد فتوا بدهد فتوا را به نحو دیری مطرح مکند، امام در کتاب البیع مالیت در

مبیع معتبر نیست، اما در اینجا مفرمایند باید متمول باشد.

بررس اعتبار مالیت عرف در بیع

بحث دیر این است بر فرض که مالیت معتبر باشد آیا مالیت عرف معتبر است یا نه؛ اگر در نزد ی نفر فقط مال است، این
هم کفایت مکند. امام(رضوان اله علیه) فرمودند اگر ما آمدیم مالیت را معتبر دانستیم مالیت عرف لازم نیست باشد، همین که
عند طائفة یا عند شخصٍ خاص مالیت داشته باشد کفایت مکند. قبلا هم عرض کردم ممن است ی عس مربوط به اجداد
ی نفر برای هیچ کس ارزش ندارد، ول نبیرهی آن آدم است و مخواهد این عس را داشته باشد. لذا آن کس که این عس را

در اختیار دارد متواند به این آدم بفروشد.

مطلب که ما مخواهیم به عنوان أقول بوئیم این است که اصلا محل نزاع در مالیت عرفیه است و الا اگر ما مالیت را اینقدر
توسعه دادیم که دیر نزاع وجود ندارد، محل نزاع در اینه آیا این باید مال باشد یا نه، همان است که عند العرف و عند نوع

الناس به آن مال مگوئیم، بعد بوئیم کسان که مگویند مالیت باید داشته باشد، اگر ی چیزی را نوع مردم مال ندانند
معاملهاش باطل است و الا اگر آمدیم مالیت را توسعه دادیم و گفتیم ولو مالیت عند شخصٍ واحد مال، اصلا نزاع لفظ مشود

و نزاع وجود نخواهد داشت.

دیدگاه محقق نائین و امام درباره عدم مالیت خمر و خنزیر

محقق نائین فرموده شارع متعال در برخ از موارد مالیت را اسقاط کرده، فرمود خوک، خنزیر و شراب مالیت ندارد و مالیتش
را شارع آمده اسقاط کرده است.[3] فرمایش که امام در اشال بر نائین دارند آن است که شارع نمتواند مالیت عرفیه را
اسقاط کند، شارع متواند حم در اینجا مطرح کند و آثار را در اینجا منتف کند، حالا یا تمام آثار یا بعض از آثار. شارع

متواند بوید اگر معاملهای روی خوک انجام شد، من باطل مدانم و بیع باطل است، اما نمتواند در اینجا مالیت عرفیه را
ثابت کند، حق هم با ایشان است.[4]

توضیح آنه؛ در ی سری اموری که شرع دخالت کرده، عرف نمتواند آنها را به هم بزند و بالعس، در ی سری اموری که
عرف دخالت مکند شرع نمتواند او را بهم بزند، هر کدام در میدان خاص خودشان حومت دارند، عرف مگوید من این را

مال مدانم، شارع به چه کیفیت و به چه ملاک بوید مال نیست؟! بعد فقیهان مثل مرحوم نائین که این مطلب را مطرح کردند
مگویند «المال عل قسمین، مال عرف و مال شرع»، این تقسیم باطل است ما دو جور مال نداریم بوئیم این مال را عرف
مگوید مال و این را شرع مگوید مال، نه! مال ی مفهوم و ی اعتبار عقلائ و عرف است، عرف مگوید این هست و این

نیست، آب کنار دریا را عرف مال نمداند، حالا شارع متواند بوید من این را مال مدانم؟ نه.



یعن همانطوری که در آن طرف قضیه اگر ی چیزی را عرف مال بداند، شارع نمتواند اسقاط کند، اگر ی چیزی را عرف
مال نداند شارع نمتواند بوید من این را مال نمدانم، شارع نمتواند بوید ی قطره آب در کنار دریا که عرف او را مال

نمداند، من مال مدانم؛ زیرا حق دخالت و امان دخالت شارع در آن نیست، شارع در دایرهی تشریع متواند دخالت کند،
بوید آنچه عرف صحیح مداند را باطل مدانم، آنچه عرف باطل مداند من صحیح مدانم، عرف مگوید ماره اگر از درخت

کس که در کوچه افتاده خورد عرف این را باطل مداند، عرف مگوید غیر جایز است، اما شارع مگوید جایز است، در
احام شارع متواند تصرف کند، در موضوعات شارع نمتواند تصرف کند. شارع نمتواند بوید این مال هست یا این مال

نیست!

امام(رضوان اله علیه) ی نتیجهای مگیرند بر مطلب ایشان و مفرمایند اگر ما گفتیم مالیت یعن مالیت عرف، (البته دیر به
این مطلب که من عرض کردم تصریح نفرمودند که تقسیم باطل است یعن بوئیم ی مال شرع داریم و ی مال عرف و

همین جا عرض کنم کلمات بعد از مرحوم نائین را که ببینید، اینه این مال شرعاً لا عرفاً، عرفاً لا شرعاً فراوان است)، روی
تحقیق که امام دارند ارائه مدهند و توضیح که ما عرض مکنیم این تقسیم درست نیست، ملاک مالیت عرف است،

مگوییم شارع مگوید اگر قائل شدیم که در مبیع باید مال باشد و مال هم گفتیم همان مالیت عرفیه است، م فرماید اگر در
ی چیزی ما ش کردیم که «مال عند الشارع صح التمس بالعموم بعد صدق العرف»، چون مال شرع همان عرف است،

اگر دیدیم در عرف این را مال مدانند ما به «احل اله الْبيع» و به عمومات اینجا تمس مکنیم.

ثمره اختلاف میان مرحوم امام و محقق نائین

بحث که اینجا بین امام و مرحوم نائین هست ثمره دارد یعن کسان مثل مرحوم نائین باید بویند اگر شارع مالیت این را
اسقاط کرد، آن وقت باید در بیع میته به من یستحل بویند مجازاً مگوئیم بیع، اما چون عدهای از علما گفتند وقت شما گوشت

میته را به کس که میته را حلال مداند مفروشید مگویند برای رفع ید پول مگیرید، برای استنقاذ پول مگیرید، باید مجازاً
این تصرفات را بنند، کسان که مگویند مالیت ساقط است این تصرفات را باید بنند، اما مثل مرحوم امام و ما هم به تبع

امام مگوییم شارع نمتواند اسقاط کند، چون دایرهی این اعتبارات مختلف است، اینجا جای است که عرف فقط اعتبار
مکند.

به بیان دیر؛ حاکم در اینه چه چیز مال است و چه چیز مال نیست فقط عرف است، شارع اصلا نمتواند بوید چه چیز مال
است و چه چیز مال نیست، مثل اینه از شما مپرسند اگر در اینه ی چیزی طلا است، بوئیم شارع مگوید من این را طلا
نمیدانم، نمتواند چنین حرف بزند! شارع نمتواند بوید من این را طلا مدانم در حال که عرف طلا نمداند، شارع بوید این

نوع نقره را من طلا مدانم، اینطور نیست، شارع نمتواند تصرف کند، در اعیان خارجیه همینطور است، در اعتباریات عرفیه
منحصر به خود عرف است و شارع نمتواند دخالت کند.

دانم، اما تصرفدانم یا باطل ممن این را صحیح م کنمال است و معامله م گوئه تو مگوید اینه؛ شارع مخلاصه آن
در موضوع نمتواند داشته باشد. بعد نتیجه این مشود در چنین مواردی که این معاملات بین مسلمان و کافر یا بین دو کافر

صورت مگیرد صحیح است. لذا چیزی به نام اسقاط مالیت عرفیه نداریم.

وصلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ «المشهور عل اعتبار أن يون المبيع و الثمن مالا يتنافس فيه العقلاء، فل ما لا يون مالا كبعض الحشرات لا يجوز بيعه،
و لا جعله ثمنا، و لن الظاهر عدم اعتبار ذلك، و إن كان الاعتبار أحوط.» منهاج الصالحين (للخوئ)، ج2، ص23، مسأله85.

http://fazellankarani.com/persian/quran/?s=2&a=275


الأحوط متمولا سواء كان موجودا ف ون عينا علالمبيع أن ي أمور الأول‐ يشترط ف شروط العوضين و ه [2] ـ «القول ف
الخارج أو كليا ف ذمة البائع أو ف ذمة غيره، فلا يجوز عل الأحوط أن يون منفعة كمنفعة الدار أو الدابة أو عملا كخياطة الثوب

أو حقا، و إن كان الجواز خصوصا ف الحقوق لا يخلو من قوة، و أما الثمن فيجوز أن يون منفعة أو عملا متمولا، بل يجوز أن
يون حقا قابلا للنقل و الانتقال كحق التحجير و الاختصاص و ف جواز كونه حقا قابلا للإسقاط غير قابل للنقل كحق الخيار و

الشفعة إشال.» تحرير الوسيلة، ج1، ص515.

[3] ـ «ثم إنّه كما يعتبر ف العوضين أن يون مالا عرفا يعتبر أن يون كذلك شرعا فلو أسقط الشّارع جهة ماليته العرفية
كالخمر و الخنزير لا يصح جعلهما عوضا و لا معوضا.» منية الطالب ف حاشية الماسب، ج1، ص: 340.

[4] ـ «ثم عل فرض اعتبار المالية ف ماهية البيع، فالمعتبر هو المالية العرفية، فلو فرض كون شء غير مال بنظر الشارع
الأقدس، و ما بنظر العرف، لا يضر ذلك بصدق «البيع» عليه، و ليس ف وسع الشرع إسقاط المالية العرفية، بل ما هو ف وسعه

سلب الآثار مطلقاً أو ف الجملة، لا سلب اعتبار العرف، فالخمر و الخنزير مال عرفاً، أسقط الشارع المقدّس آثار ماليتهما، فلا
ضمان ف إتلافهما، و لا يصح بيعهما. إل غير ذلك. فما ف بعض الحواش: من أنّ الشارع أسقط ماليتهما العرفية، ليس عل ما

ينبغ، فحينئذٍ لو شنا ف مورد ف كون المبيع ما عند الشارع بالمعن الذي قلناه، صح التمسك بالعموم و الإطلاق بعد الصدق
العرف. بل لو شكّ ف أنّ الشء الفلان مال عند الشارع، و قلنا: بأنّ بعض الأشياء ليس بمال عنده، كما أنّ بعض الأشياء الذي هو
مال عند قوم ليس ما عند قوم آخرين، صح التمسك بالعموم؛ لأنّ موضوع العمومات هو المال العرف، لا الشرع.» كتاب البيع

(للإمام الخمين)، ج3، ص: 10‐9.


