
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » اصول عملیه » تنبیهات استصحاب (ادامه بحث تنبيهات) »

در تاریخ ۰۵ مهر ۱۳۹۴

تنبیهات استصحاب: اصالة تأخّر الحادث
جلسه 6 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين

خلاصه مباحث گذشته

در قسم دوم که اثر بر وجود خاص به مفاد کانَ ناقصه مترتب شد ملاحظه فرمودید که مرحوم آخوند فرمودند استصحاب
جریان ندارد برای اینه حالت سابقه وجود ندارد، اگر ما گفتیم موت الولد مقدّماً عل موت الوالد به عنوان کانَ ناقصه موضوع

برای اثر هست، مفرمایند ما ی زمان که موت ولد باشد و یقین به عدم تقدم داشته باشیم نداریم! کما اینه زمان که موت ولد
باشد و یقین به تقدّم باشد آن هم نداریم، لذا این کانَ ناقصه، مرحوم آخوند فرمودند حالت سابقه و حالت متیقّنهی سابقه ندارد.

مدخل بحث

مرحوم محقق نائین در باب مجهوله التاریخ معتقدند در هر دو طرف استصحاب جریان پیدا مکند و ی بیان دارند که این
بیان در جاهای دیر استصحاب هم چون مفید است باید متعرض شویم این بیان را، و مرحوم محقق اصفهان در حاشیهی

کفایه مختار مرحوم نائین را ذکر کردند و بعد مفرمایند در مباحث دیرشان از این مختار عدول کردند و ی نظر دیری را
آوردند که حالا کلام مرحوم اصفهان را هم ذکر مکنیم.

بیان خلاصه کلام مرحوم نایین در فوائد الاصول

ابتدا آنچه که مرحوم نائین در فوائد الاصول مطرح فرمودند را بیان کنیم، در جلد چهارم فوائد الاصول صفحه 503 تنبیه اصالة
تأخر الحادث را به عنوان تنبیه نهم ذکر کردند، مفرمایند موضوعات احام دو نوع است، ی موضوعات مفرده و دوم

موضوعات مرکبه، حالا موضوعات مفرده را ما اصلا کاری نداریم اما بحث در موضوعات مرکبه است. ایشان این تقسیمبندی
را ابداع کردند و قبل از ایشان هم این مقداری که من تتبع کردم در کلمات نیست. مفرمایند موضوعات مرکبه یا مرکب است
از عرض و محل عرض، یا غیر از عرض و محل عرض است، اگر ی موضوع مرکب باشد از عرض و محل عرض، در چنین

موردی توصیف و تقیید ممن است و اساساً اگر مقید از عرض و محل آن باشد ظهور در تقیید دارد، به قول خودشان ظهور در
توصیف دارد. مگوئیم الجسم الذی یون ابیض یا کان ابیض، موضوع چیست؟ الجسم الأبیض موضوع است اینجا اگر این

موضوع مرکب برای ی حم واقع شد ما باید این تقیید را احراز کنیم، باید بوئیم جسم که مقید است بونه ابیض، اما اگر
موضوع مرکب باشد بیش از ی جزء دارد اما مسئلهی عرض و محل آن نیست، هر دو دو تا جوهر هستند، اگر مولا فرمود إذا

جاء زیدٌ و عمرو، زید ی جوهر است و عمرو هم ی جوهر است، فتصدّق، اگر زید و عمرو آمدند تو صدقه بده.

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/1752
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/65
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


یا اگر هر دو، دو تا عرض هستند لمحل واحد إذا أحرزت عدالة زید و شجاعته فتصدّق.

یا ی جوهر است و دیری عرض؛ اما تمام اینها قدر جامعش این است که این دو جزء ی عرضِ بر دیری نیست! دیری
موضوع برای او، آنطوری که در فلسفه مگویند عرض محتاج به محل و موضوع است و قائم به او هست، در آن فرض اول که

مگوئیم موضوع مرکب از عرض و محل است، مگوئیم محل چیزی است که عرض قائم به آن است و انتزاع مشود و این
محل مقید به این عرض است، جسم که ابیض است. اما در اینجای که در موضوع عرض و محل نیست هر دو جوهرند یا هر

دو عرضاند برای محل واحد، یا ی جوهر است و دیری عرض، مفرمایند اینجا آنچه ما استظهار مکنیم این است که
توصیف و تقییدی در کار نیست، اگر مولا گفت إذا جاء زیدٌ و امر فتصدّق، شما این سؤال را مطرح کنید که این زید مقیداً

بعمرو اگر بیاید موضوع برای حم است یا اینه این مقید و تقییدی در کار نیست، مفرمایند جای این بحثها اینجا نیست.

و بعباره اُخری در هر دو طرف استظهار مکنند؛ آنجای که موضوع مرکب از عرض و محلّش هست ظهور در تقیید دارد،
کلمهی تقیید را ایشان نمآورد و توصیف را مطرح مکند. در جای که موضوع مرکب از غیر عرض و محل است اینجا ظهور

،که مسئلهی عرض و محل نیست فقط مجرد اجتماع در زمان است، إذا جاء زیدٌ و عمرو فرماید آنجایدر عدم توصیف دارد م
اما تقیید در کار نیست، ما غیر از اجتماع از زمان را چیزی نمفهمیم. مفرماید از این اجتماع در زمان ممن است مسئلهی

سبق یا تأخر، یا تقارن انتزاع شود، اما مفرمایند اینجا جای تقیید و توصیف در کار نیست اگر مولا ارادهی تقیید دارد باید
تصریح کند، خودش خود به خود ظهوری در تقیید ندارد.

که موضوع ما مرکب است و در آن تقیید و توصیف وجود دارد، که نائین چه نتیجهای بر این دو تا مترتب است؟ آنجای
مفرماید این منحصر به عرض و محل آن است، مفرمایند در چنین مواردی ما نمتوانیم بوئیم ی جزء موضوع را بالوجدان

احراز مکنیم و جزء دیرش را بالأصل احراز مکنیم. قبلا این مطلب مطرح شد که در باب کانَ تامه آنجا مگفتیم نسبت به
روز جمعه استصحاب مکنیم عدم تحقق موت را، موت روز شنبه هم که محرزٌ بالوجدان. اگر موضوع ما این باشد که زید در
جمعه نمرده باشد و در شنبه مرده باشد این اثر در باب اثر بر آن مترتب است، مگفتیم عدم موت در روز جمعه را استصحاب

مکنیم، این ی. و موت در روز شنبه را هم بالوجدان احراز مکنیم، این دو. نائین مفرماید این مطلب در موضوعات
مرکبهای که مسئلهی توصیف و تقیید در آن هست معنا ندارد. در موضوعات مرکبهای که در آن توصیف نیست، ی مقید به
دیری نیست، ی متّصف به دیری نیست، ما اگر دو جزء باشد، ی جزء عدم، ی جزء وجودی، متوانیم عدماش را با

اصل احراز کنیم و وجودیاش را هم با وجدان احراز کنیم، اما در توصیف مفرمایند ما نمتوانیم این کار را انجام بدهیم،
نمتوانیم بوئیم این اسلام که حالا مقید به تقدم است بیائیم ی جزءش را با اصل درست کنیم و ی جزءش را با وجدان احراز

کنیم، تقید نمگذارد مر م فرمایند خود این تقید ی حالت سابقهای داشته باشد که فرض ما این است که این تقید حالت
سابقه ندارد اما اگر تقید حالت سابقه داشت ما خود آن تقید را مؤدای برای اصل قرار مدهیم.

از جاهای ستّین سنه که ی ه اصالة عدم القرشیه جریان ندارد همین است. در باب مسئلهی حیض إلاین فرمایند سربعد م
که آقایان اگر ی وقت بخواهید کار کنید، روایاتش خیل متعارض است، چهار طایفه روایات دارد و فهمش هم ی مقداری

ه تحیض إلشود که قرشیت آمده. از روایات استفاده مت و عدم قرشیاست که در باب قرشی دقیق است همین بحث روایات
ستّین سنه. حالا ی عام داریم که نساء حیض مبینند تا خمسین سنه إلا اینه قرش باشند (این هم عام و خاص). از این عام
و خاص مشهور آمدهاند گفتهاند ما متوانیم اینطور بوئیم زن که تا ستّین سنه بخواهد حیض ببیند المرأة الت تون قرشیةً، این

موضوع مرکب شد، مرأه قرشیه، و در این مرکب تقیید وجود دارد مگوئیم مرئهای که متّصف به قرش بودن است، اینجا اگر
بخواهیم بوئیم اصل عدم القرشیه است نائین مفرماید این حالت سابقه ندارد، بوئیم ی زمان این زن بوده و قرش نبوده،

چنین چیزی وجود ندارد.



ایشان مفرماید سر اینه ما اصالة عدم القرشیه را جاری نمدانیم همین است، برای اینه الموضوع مرکب، این ی. در آن
توصیف و تقیید وجود دارد، این دو. بعد نمتوانیم بوئیم ی جزءش مرأه است که مبینیم بالوجدان احراز کنیم، جزء دومش

عدم القرشیه است با استصحاب درست کنیم، استصحاب عدم عزل جای است که این توصیف نباشد اما اگر این عدم القرشیه
قید برای این مرأه شد، ما دیر باید بوئیم اگر خود این توصیف حالت سابقه دارد مشود استصحاب کرد، بوئیم زمان این

زن متّصف به عدم قرشیت بوده، استصحاب کنیم ول چون چنین حالت سابقهای ندارد این عدم القرشیه جاری نیست.

این خلاصه مطلب است که نائین در چند صفحه در فوائد الاصول بیان کرده[1].

مرحوم اصفهان وقت مخواهد این بیان را نقل کند در دو سطر مفرماید، در آنجا دارد بعض اعاظم العصر که مرادشان
مرحوم نائین است.

مدانید مرحوم اصفهان در حاشیهی کفایهاش به دو نفر از معاصرین خودش در حاشیه کفایه خیل نظر دارد، ی مرحوم
نائین و ی مرحوم حائری در درر است، مرحوم آقا ضیاء را یادم نیست. ایشان اینطور مفرماید که و لبعض اعلام العصر

تفصیل بوجه آخر و هو أنّ الموضوع إذا کان مرکباً من العرض و محله فوجوده ناعت اگر موضوع مرکب از عرض و محل آن
شود مشود کانَ ناقصه، مشود نعت و آن وقت مفرماید فاستصحاب عدمه المحمول لا یجدی إلا عل المثبت، در مواردی

که موضوع مرکب از عرض و محل است، چون این عنوان ناعت را دارد، اجرای عدم محمول فایده ندارد، با عدم محمول اگر
بخواهیم عدم نئت را اثبات کنیم اصل مثبت است، اما إذا کان مرکباً من عرضین لمحل واحد أو لمحلین فلیس وجود أحدهما
که تقیید در کار نیست لذا عدم محمول جای نیست، وقت ر وجودش نئتآنجا دی ،ون عدمه کذلللآخر نائتاً فلا یجب أن ی
فایده دارد. مرحوم نائین بعداً نظرش عوض شده، ما اینجا کلام مرحوم اصفهان را نقل مکنیم، شما هم اجود التقریرات را

ببینید و هم فواید را، ببینید که آیا واقعاً نظر نائین عوض شده یا نه.

مرحوم اصفهان مفرماید در اجود التقریرات نائین مگوید العرض و إن أمن لحاظ وجوده بنحو المحمولیة، عرض مثل
ابیض، شما متوانید این را به نحو محمول لحاظ کنید، دون الناعتیه، ی وقت مگوئید الجسم ابیض، ی وقت نفس البیاض
را تصور مکنید، اگر نفس البیاض را تصور کردید مشود محمول. مفرماید در کتاب دیرشان فرمودند آنجای که موضوع
مرکب از عرض و محل است، عرض گرچه قابلیت لحاظ محمول را دارد الا أنّ البرهان یقتض لحاظ الناعتیه خصوص مقام

جزئیته للموضوع المرکب منه و من محله، مفرماید ی وقت شما خودِ عرض را با قطع نظر از اینه موضوع چیزی قرار
بیرد مگوئیم عرض مثل جوهر، همانطور که جوهر وجود ف نفسه، عرض هم ف نفسه، منته عرض ف الغیر است محتاج به

محل است للغیر بالغیر است اما جوهر لنفسه است.

نائین آنجا مفرماید خود عرض با قطع نظر از اینه موضوع مرکب به عنوان جزء موضوع مرکب قرار بیرد، اگر از ما سؤال
کنید این را مشود به نحو محمول لحاظ کرد؟ محمول یعن عدم توصیف، مگوئیم بله بیاض. خود بیاض را تصور مکنیم با

قطع نظر از اینه ی جسم مقید به او باشد ول مفرماید وقت آمد موضوع برای ی مرکب قرار گرفت ما برهان داریم بر
مسئلهی ناعتیت، حالا برهانش چیست؟ یعن اگر همین بیاض بعلاوهی جسم موضوع برای ی حم قرار گرفت اینجا برهان

قائم است، برهان چیست؟ مفرماید لأن المحل إما أن یلاحظ بالاضافه إل عرضه مطلقا، این محل که جسم است ما لحاظ کنیم
نسبت به این بیاض مطلقا، یعن چه این باشد و چه نباشد، مگوید این خلف است. فرض ما این است که این الآن جزء

الموضوع است، أو یلاحظ بالاضافه إلیه مقیداً بضده، بوئیم این جسم مقید به ضد بیاض است، این هم خُلف است، این دو تا
که کنار مرود ی شق باق مماند و آن اینه این جسم متّصفاً بونه ابیض موضوع قرار گرفته، فثبت المطلوب، این برهان را

مفرمایند ایشان در آنجا آوردند برای مدّعایشان.



لذا مفرمایند نائین مفرماید در آنجای که عرض و محلّش به عنوان موضوع مرکب قرار گرفتند ما با این برهان باید حتماً
حمل بر توصیف یا حمل بر ناعتیت کنیم[2].

نقد کلام مرحوم اصفهان در اشال به مرحوم نایین (وجود تناقض بین عبارت اجود و فوائد)

تا اینجا آنچه که در فوائد فرمود؛ در فوائد برهان نیاورد، در فوائد ی استظهاری کرد و فرمود در جای که موضوع مرکب زا
عرض و محل است، یستظهر منه التقیید، اما در جای که پای عرض و محل در کار نباشد لا یستظهر منه التقیید بله هیچ تقییدی
وجود ندارد، اما در اینجا این برهان را ایشان اقامه کرده، اما اینه واقعاً نظر عوض شده، ما به همین مقدار عبارات را که دقت

دانید مرحوم نائینه مدر آنجا نظرش عوض شده، نه! در فوائد برهان نیاورده، مثل این شود نسبت داد که نائینکردیم نم
وقت مخواهد نظریهای را ابداع کند، گاه اوقات دو سه صفحه هم ی نظریهای را ابداع مکند اما به قول مرحوم آقا ضیاء

عراق یا خودِ مرحوم امام رضوان اله تعال علیه مگویند در تمام این سه صفحه ی دلیل نیاورده و فقط مجرد دعواست. در
فوائد دلیلش استظهار است، در اجود التقریرات برهان است که از راه برهان خلف وارد شده.

به مرحوم نایین الات مرحوم اصفهاناش

مرحوم اصفهان در نهایة الدرایه دو اشال به مرحوم نائین دارد؛ اشال اولش اینه مفرمایند نائین آمده ناعتیت و رابطیت را
مساوی هم قرار داده، نعت بودن را مساوی با رابط و ربط بودن قرار داده در حال که ایشان مفرماید خود وجود عرض

ناعت است اما سواء لوحظ محمولیاً و به نحو مفاد کانَ تامه یا لوحظ به نحو ناقصه، در حقیقت اشال اول خیل مهم نیست و
بودن است نه در مقابل ناعت ت در مقابل محمولت قرار بدهید، به حسب اصطلاح رابطیشما نباید ناعتیت را مساوی رابطی
بودن و لذا در اشال دوم مگوید فرض کنیم ایشان اینجا بر خلاف اصطلاح آمده حرف زده و ناعتیت را به معنای رابطیت

گرفته اما این برهان را مفرمایند خراب است، اینه ی چیزی جزء برای ی موضوع مرکب قرار گرفته، این ملازمه با رابطیت
ندارد، اینه جزء قرار گرفته هم متواند عنوان رابط لحاظ بشود و هم متواند عنوان محمول لحاظ شود. ایشان در حقیقت

مفرماید آنچه مدعایتان است دلیلتان عین مدعاست، شما چرا در مرکب از عرض و محل اینجا حتماًباید مسئلهی تقیید در کار
باشد، مگوئید لأن العرض جزء للموضوع، عین دعواست و عین مدعاست، مجرد اینه این جزء برای موضوع قرار گرفته

ملازمه ندارد و لذا ایشان مفرمایند اگر مولا گفت الجسم الابیض، دو جور ممن است لحاظ کرده باشد: 1) جسم بعلاوهی
بیاض محمول 2) جسم بعلاوهی ابیض که م شود ناقصه و نعت. ایشان مفرماید إلا أن الجزئیة للموضوع لا تقتض الرابطیه

فرمایش درست هم هست فیمن أن یون الموضوع مرکباً من الجسم و البیاض، لا من الجسم و کونه ابیض[3].

اساس مطلب مرحوم اصفهان نسبت به آنچه که ایشان از اجود مطرح مکند درست است و لذا عرض کردم نسبت به آنچه که
متعرض این نشده، بعبارة مرحوم اصفهان اساس کلامش استظهار است و اصلا مختصر آورده، نائین در فوائد آمده خیل
اُخری عرض ما اینجا این است که مگوئیم آنچه شما م فرمائید نسبت به برهان که مفرمائید نائین در اجود گفته درست

است، این برهان را رد مکند ول اساس کلام نائین استظهار عرف است که اگر ی جا موضوع مرکب از محل و عرض آن
شد یستظهر التقیید، اگر نشد و غیر از این بود لا یستظهر التقیید، این دو استظهار را باید ببینید که آیا درست است یا خیر؟

اینجا مرحوم آقای خوئ اشال در مصباح الاصول دارد جلد سوم صفحه 181، دیران هم در کلماتشان هست که آیا بین آنچه
که آخوند در این قسم دوم (یعن در کانَ ناقصه) فرمود استصحاب جاری نمشود، اما ایشان در باب عدم قرشیت قائل است

که جاری م شود در بحث عام و خاص. آیا اشال به مرحوم وارد است یا بین این دو تا فرق وجود دارد، فردا عرض
مکنم[4].



و صلّ اله عل محمد و آله الطاهرین

[1] ـ فوائد الاصول، ج‌4، ص: 504 تا 510: و قبل بيان وجه المختار ينبغ التنبيه عل أمر، و هو أنّ اعتبار التوصيف و كون
أحد الشيئين وصفا للآخر إنّما يتصور بالنسبة إل العرض و محلّه، لأنّ العرض و إن كان له وجود نفس‐ لأنّه بنفسه من

الماهيات الإمانية الّت لها تقرر ف وعاء الخارج‐ إ أنّ وجودها النفس قائم بالغير، و من هنا قيل: «إنّ وجود العرض لنفسه و
بنفسه عين وجوده لغيره و بغيره» فيمن أن يلاحظ العرض من حيث وجوده النفس بمفاد كان التامة و ليس التامة فيحمل عليه

الوجود و العدم المطلق، و يمن أن يلاحظ من حيث وجوده الغيري و كونه قائما بالغير بمفاد كان الناقصة و ليس الناقصة
فيحمل عليه الوجود و العدم النعت، و هو بهذا اللحاظ يون عرضا لمحلّه و وصفا قائما به، فيمن أخذ العرض ف موضوع
التليف من حيث كونه وصفا لمحله باعتبار وجوده الغيري، و يمن أخذه ف موضوع التليف من حيث هو باعتبار وجوده

.النفس
و أما فيما عدا العرض و محلّه: فلا يمن لحاظ التوصيف فيه، فانّه لا يمن أن يون أحد الشيئين وصفا للآخر مع أنّه لا رابط

بينهما إ الوجود ف الزمان، سواء كان الشيئان جوهرين كوجود زيد و وجود عمرو، أو كانا عرضين لمحل واحد كقيام زيد و
عدالته أو لمحلّين كقيام زيد و قيام عمرو، أو كان أحدهما جوهرا و الآخر عرضا لموضوع آخر كوجود زيد و قيام عمرو.

فف جميع هذه الأقسام الثلاثة أو الأربعة لا يمن أن يون أحد الشيئين وصفا للآخر، فانّه لا رابط بين وجود زيد و وجود عمرو أو
قيام زيد و عدالته أو قيام زيد و قيام عمرو أو وجود زيد و قيام عمرو إ الاجتماع ف الزمان، و هذا لا يف ف كون أحدهما

وصفا للآخر ما لم ين أحدهما عرضا قائما بالآخر، فالتوصيف ينحصر بين العرض و محلّه.
نعم: يمن أن يتولّد من اجتماع الشيئين ف الزمان عنوان آخر، كعنوان السبق و اللحوق و التقارن و نحو ذلك من العناوين

ة، إام الشرعية موضوعة للأحون هذه العناوين الانتزاعين أيضا أن تالزمان، و يم ة المتولّدة من وجود الشيئين فالانتزاعي
أنّ أخذ العنوان الانتزاع موضوعا للحم لا يصح إ مع التصريح به أو استظهاره من الدليل، و إ فنفس أخذ الموضوع مركبا

من شيئين لا رابط بينهما إ الزمان لا يقتض أزيد من إحراز اجتماعهما ف الوجود.
و هذا بخلاف أخذ الموضوع مركبا من العرض و محلّه، فانّه لا بدّ من إحراز عنوان التوصيف و كونه قائما بالمحل بمفاد كان و
ون لعنوان‌ التوصيف دخل فجزء للموضوع من دون أن ي ن أخذ العرض بوجوده النفسليس الناقصتين، فانّه و إن كان يم

الحم إ أنّ ذلك يتوقّف عل التصريح به، و إ فالموضوع المركب من العرض و محلّه يقتض أن يون لعنوان التوصيف و
ن إحراز أجزائها من ضميم بة الّتا ذكرنا يظهر: ضابط الموضوعات المركم و ممالح دخل ف ة قيام العرض بالمحلحيثي
الوجدان بالأصل، فانّ التركيب إن كان من غير العرض و محلّه أمن إحراز أحد جزئيه بالوجدان و الآخر بالأصل إن لم ين

ن أن يثبت العنوان المتولّد إالوجدان بالأصل لا يم فضم م، و إالح الزمان دخل ف للعنوان المتولّد من اجتماع الجزءين ف
عل القول بالأصل المثبت.

و أما إذا كان التركيب من العرض و محلّه: فلا يمن أن يلتئم الموضوع من ضم الوجدان بالأصل الّذي يون مؤداه نفس وجود
إذا كان نفس التوصيف و قيام العرض بالمحل تين، فانّه لا يثبت به عنوان التوصيف إالعرض أو عدمه بمفاد كان و ليس التام
بمفاد كان و ليس الناقصتين مؤدى الأصل، و عل ذلك يبتن عدم جريان أصالة عدم قرشية المرأة عند الشكّ فيها، لأنّ توصيف
المرأة بالقرشية ليس مؤدى الأصل، فانّ المرأة حال وجودها إما أن تون قرشية و إما أن لا تون، و جريان أصالة عدم القرشية

بمفاد ليس التامة لا يوجب‌ اتّصاف المرأة بونها غير قرشية، و قد تقدّم تفصيل ذلك ف الجزء الثان من التاب ف مبحث العام و
.الخاص

إذا عرفت ذلك فنقول: إنّه إذا شكّ ف تأخّر أحد الحادثين عن الآخر أو تقدّمه.
فان كان أحدهما معلوم التاريخ‐ كما إذا علم بموت المورث ف غرة رمضان و شكّ ف تقدّم إسلام الوارث عل موت المورث

ليرث منه أو تأخّره عنه ليمنع عن الإرث‐ فالأصل ف معلوم التاريخ لا يجري، لأنّ حقيقة الاستصحاب ليس إ جر المستصحب
ف الزمان الّذي يشكّ ف بقائه فيه، فف كل زمان شكّ ف بقاء الموجود أو حدوث الحادث فالاستصحاب يقتض بقاء الأول و عدم

حدوث الثان، و أما لو فرض العلم بزمان الحدوث: فلا معن لأصالة عدمه، لعدم الشكّ ف زمان الحدوث، مع أنّ الاستصحاب



معلوم التاريخ لا محل بقاء المستصحب فيه، فف البين زمان يشكّ ف ون فزمان الشكّ، فلا بدّ و أن ي المستصحب إل هو جر
للاستصحاب.

و ما قيل: من أنّ العلم بالتاريخ إنّما يمنع عن حصول الشكّ ف بقاء المستصحب بالإضافة إل أجزاء الزمان و لا يمنع عن حصول
الشكّ ف البقاء بالإضافة إل زمان وجود الحادث الآخر الّذي هو محل اللام، فانّ محل اللام إنّما هو فيما إذا كان الشكّ ف تقدّم

أحد الحادثين عل الآخر، فيحصل الشكّ ف وجود كل من الحادثين بالإضافة إل زمان وجود الآخر، و بهذا الاعتبار يجري
استصحاب عدم حدوث كل منهما ف زمان حدوث الآخر.

فهو واضح الفساد، فانّه إن أريد من لحاظ معلوم التاريخ بالإضافة إل زمان حدوث الآخر لحاظه مقيدا بزمان حدوث الآخر، فهو
ذلك الزمان، لأنّ عدم الوجود ف أنّه لا تجري أصالة عدم وجوده ف زمان وجود الآخر، إ وجوده ف وكا للشكّ فو إن كان مش

زمان حدوث الآخر بقيد كونه ف ذلك الزمان لم ين متيقّنا سابقا، فلا يجري فيه الأصل و إن أريد من لحاظه بالإضافة إل زمان
الآخر لحاظه عل وجه يون زمان الآخر ظرفا لوجوده، فهو عبارة أخرى عن لحاظه بالإضافة إل نفس أجزاء الزمان و قد عرفت:

أنّه مع العلم بالتاريخ لا يحصل الشكّ ف وجوده ف الزمان، فالأصل ف معلوم التاريخ لا يجري عل كل حال.
يشكّ ف الأزمنة الّت زمان حدوثه، و الأصل عدم حدوثه ف مجهول التاريخ: فلا مانع من جريان الأصل فيه، للشكّ ف ا فو أم

حدوثه فيها، و منها زمان حدوثه معلوم التاريخ، فف المثال المتقدّم يستصحب عدم إسلام الوارث إل غرة رمضان الّذي هو
زمان موت المورث، و يثبت به بضم الوجدان اجتماع عدم إسلام الوارث و موت المورث ف الزمان، و لا يثبت به عنوان آخر

متولّد من اجتماعهما ف الزمان‐ حتّ عنوان التقارن أو عنوان الحال و نحو ذلك‐ فلا يصح أن يقال: إنّه مات المورث ف حال
عدم إسلام الوارث. و لو انعس الأمر و كان إسلام الوارث معلوم التاريخ و موت المورث مجهول التاريخ يجري استصحاب

حياته إل زمان إسلام الوارث، و يثبت به اجتماع الإسلام و الحياة ف الزمان.
فان قلنا: إنّ هذا المقدار يف ف التوارث يرث الوارث المسلم من مورثه. و إن قلنا: إنّه لا يف هذا المقدار ف التوارث بل لا بدّ

من موت المورث ف حال إسلام الوارث، فاستصحاب حياة المورث إل زمان إسلام الوارث لا يثبت ف حال الإسلام، و ذلك
واضح.

هذا كلّه إذا كان أحدهما المعين معلوم التاريخ.
و إن كان كل منهما مجهول التاريخ و شكّ ف التقدّم و التأخّر، فالأقوى:

جريان الاستصحاب ف كل منهما و يسقطان بالمعارضة، فيقال ف المثال:
الأصل عدم إسلام الوارث إل زمان موت المورث و الأصل عدم موت المورث إل زمان إسلام الوارث، و لا يثبت بذلك تقارن

الإسلام و الموت، كما تقدّم.
[2] ـ نهاية الدراية ف شرح الفاية ( طبع قديم )، ج‌3، ص: 243 و 244: و لبعض أعلام العصر تفصيل بوجه آخر، و هو أنّ

عل لا يجدي إ و عدمه كذلك، فاستصحاب عدمه المحمول ،الموضوع إذا كان مركباً من العرض و محله، فوجوده ناعت
الأصل المثبت، و إذا كان مركباً من عرضين لمحل واحد، أو لمحلين، فليس وجود أحدهما للآخر ناعتاً لا يجب أن يون عدمه

.كذلك، فيجدي استصحاب عدمه المحمول
و قد تعرضنا ف تعليقة البراءة لبيانه، و دفعه ف مسألة أصالة عدم التذكية، و بينا هناك وجوه الخلط فيه.

إ أنّ الّذي استقر عليه رأيه أخبر و بن جريان الاستصحاب و عدمه عليه هنا: هو أنّ العرض و إن أمن لحاظ وجوده بنحو
المحمولية دون الناعتية، إ أن‌ البرهان يقتض لحاظ الناعتية، ف خصوص مقام جزئيته للموضوع المركب منه و من محله، لأن

المحل: إما أن يلاحظ بالإضافة إل‌ عرضه مطلقاً أو يلاحظ بالإضافة إليه مقيداً بضده، أو يلاحظ مقيداً بوجوده.
و الأولان محال، للزوم الخلف من فرض جزئيته للموضوع، و الأخير يثبت المطلوب لفرض تقيده به المساوقة لناعتيته.

و يندفع أولا‐ بأنه أيضاً مبن عل مساوقة الناعتية للرابطية و مفاد كان الناقصة مع أنّ وجود العرض ناعت‐ سواء لوحظ
محمولياً و بنحو مفاد كان التامة، أو رابطاً و بنحو كان الناقصة‐ فالمحمولية مقابلة للرابطية لا للناعتية.

و ثانياً‐ لو سلمنا أنّ مراده من الناعتية ه الرابطية‐ عل خلاف الاصطلاح‐ إ أنّ الجزئية للموضوع لا تقتض الرابطية، فيمن
أن يون الموضوع مركباً من الجسم و بياضه، لا من الجسم و كونه أبيض، فالجزئية غاية مقتضاها أنه لو لم ين البياض لا

يترتب الأثر، لا أنه لو لم ين الجسم أبيض لا يترتب عليه الأثر، حت يقال: لا يقين بالعدم الرابط.



[3] ـ نهاية الدراية ف شرح الفاية ( طبع قديم )، ج‌3، ص: 244: و يندفع أولا‐ بأنه أيضاً مبن عل مساوقة الناعتية للرابطية و
مفاد كان الناقصة مع أنّ وجود العرض ناعت‐ سواء لوحظ محمولياً و بنحو مفاد كان التامة، أو رابطاً و بنحو كان الناقصة‐

فالمحمولية مقابلة للرابطية لا للناعتية.
و ثانياً‐ لو سلمنا أنّ مراده من الناعتية ه الرابطية‐ عل خلاف الاصطلاح‐ إ أنّ الجزئية للموضوع لا تقتض الرابطية، فيمن

أن يون الموضوع مركباً من الجسم و بياضه، لا من الجسم و كونه أبيض، فالجزئية غاية مقتضاها أنه لو لم ين البياض لا
يترتب الأثر، لا أنه لو لم ين الجسم أبيض لا يترتب عليه الأثر، حت يقال: لا يقين بالعدم الرابط.

[4] ـ مصباح الأصول ( طبع موسسة إحياء آثار السيد الخوئ )، ج‌2، ص: 215 تا 217: و أما إن كان الأثر للوجود بمفاد كان
الناقصة، كما إذا فرض أنّ الارث مترتب عل كون موت المورث متصفاً بالتقدم عل موت الوارث، فاختار صاحب الفاية

(قدس سره) «1» عدم جريان الاستصحاب فيه، لعدم كون‌ الوجود بمفاد كان الناقصة متعلقاً لليقين و الشك، فانّه لم ين لنا علم
باتصاف أحدهما بالسبق عل الآخر و لا بعدم اتصافه به حت يون مورداً للاستصحاب.

و هذا اللام مخالف لما ذكره ف بحث العام و الخاص من أنّه إذا ورد عموم بأنّ النساء تحيض إل خمسين عاماً إ القرشية، و
شنا ف كون امرأة قرشية، فلا يصح التمسك بالعموم المذكور، لون الشبهة مصداقية، إ أنّه لا مانع من إدخالها ف العموم
للاستصحاب، فنقول: الأصل عدم اتصافها بالقرشية، لأنّها لم تتصف بهذه الصفة حين لم تن موجودة، و نشك ف اتصافها بها
الآن و الأصل عدم اتصافها بها. هذا ملخص كلامه ف مبحث العام و الخاص، و هو الصحيح عل ما شيدناه ف ذلك المبحث،

خلافاً للمحقق النائين  (قدس سره) فلا مانع من جريان الاستصحاب ف المقام.
فنقول: الأصل عدم اتصاف هذا الحادث بالتقدم عل الحادث الآخر، لأنّه لم يتصف بالتقدم حين لم ين موجوداً فالآن كما كان، و

لا يعتبر ف استصحاب عدم الاتصاف بالسبق وجوده ف زمان مع عدم الاتصاف به، بل يف عدم اتصافه به حين لم ين
موجوداً، فانّ اتصافه به يحتاج إل وجوده، و أما عدم اتصافه به فلا يحتاج إل وجوده، بل يفيه عدم وجوده، فانّ ثبوت ش‌ء
لش‌ء و إن كان فرع ثبوت المثبت له، إ أنّ نف ش‌ء عن ش‌ء لا يحتاج إل وجود المنف عنه، و هذا معن قولهم: إنّ القضية

السالبة لا تحتاج إل وجود الموضوع.
فتحصل مما ذكرناه: جريان الاستصحاب ف هذا القسم أيضاً، و يجري فيه ما ذكرناه ف القسم الأول من عدم المعارضة إ مع

العلم الاجمال، فلا حاجة إل الاعادة.


