
رانه شيخ محمدجواد فاضل لنآيت ال اه اطلاع رسانپاي
اصول فقه » خارج اصول (دوره اول) » أمارات » ظن »

در تاریخ ۰۷ آذر ۱۳۸۶

بحث ظن
جلسه 27 

بسم اله الرحمن الرحيم
الحمدله رب العالمين و صل اله عل سيدنا محمد و آله الطاهرين 

بيان مرحوم نائين بر اساس کتاب اجود التقريرات

فرمايش مرحوم محقق نائين بر حسب آنچه كه در فوائد الاصول عنوان شده را ذكر كرديم؛ اما نظريه ايشان در كتاب اجود
التقريرات مفصل‌تر بيان شده و مقدارى هم با آنچه كه در فوائد آمده اختلاف دارد. در كتاب اجود نيز بيان شده که بايد در سه
فرض بحث جمع بين حم واقع و ظاهرى را ذكر كنيم. 1ـ بين امارات و حم واقع چونه جمع م‌شود؟. در اينجا نيز همان

ليفم تنداريم؛ مجعول در باب امارات ح ليفم تکنند كه در مورد امارات حنظرى كه در فوائد ذكر كردند را بيان م
نيست، و بنابراين، بين حم تليف و واقع تناقض، تضاد و تناف به وجود نمآيد. مجعول در باب امارات عبارتست از طريقيت

و وسطيت در اثبات.

ذکر چند نته در عبارت أجود التقريرات

در اينجا چند نته را ذکر مکنند که نات خوب است و ظاهراً در فوائد نيست. يك نته اين است كه امارات و اين طرق، يك
طرق عقلائ هستند و ميان عقلا حم تليف نيست تا بوييم حم وضع وسطيت يا طريقيت از حم تليف انتزاع م‌شود.
وقت مگوييم اينها يك طرق عقلائ هستند، عقلا براى اينها محرزيت و طريقيت قائل هستند؛ دير معنا ندارد بوييم حتماً يك

حم تليف وجود دارد. مرحوم آخوند خراسان فرمودند مجعول در باب امارات حجيت است، مرحوم نائين فرموده مجعول در
باب امارات وسطيت يا طريقيت در اثبات است، حال، اگر كس بر فرمايش مرحوم شيخ انصارى اصرار كند كه تمام احام

وضعيه منتزع از احام تليفيه است، به مرحوم نائين مگوييم شما باز مگوييد حم وضع؛ اما اين حم وضع منشأ انتزاع
تليف دارد و اگر منشأ انتزاع تليف داشت، اشال باز مگردد و اشال را حل نردهايد. مرحوم نائين زمان متواند اشال

را حل كند كه اثبات كند در اينجا يك حم وضع داريم که مجعول بالاستقلال است و از يك حم تليف انتزاع نشده است.
بنابراين، ايشان در أجود التقريرات بر روي اين نته اصرار دارند که چون اينها يك طرق عقلائ هستند، ما مراجعه كنيم به عقلا،
و در ميان عقلا بما هم عقلا، شرع و حم تليف معنا ندارد. و از اينجا م‌خواهند استفاده كنند که شارع نيز همين طرق عقلائيه

را امضاء كرده است و بنابراين، اين حم وضع طريقيت يا وسطيت در اثبات، مجعول بالاستقلال است.

نته دوم كه وجود دارد، اين است كه اگر كس از مرحوم نائين سؤال كند شما كه م‌گوييد يك حم وضع استقلال دارد،
چرا حرف مرحوم آخوند را نمزنيد؟ شما هم بفرماييد آن حم وضع عبارت از حجيت است. چرا به جاى اينه تعبير به

حجيت كنيد، تعبير به طريقيت، محرزيت و وسطيت در اثبات م‌كنيد؟ مرحوم نائين م‌فرمايند: دليل اين مطلب ما اين است
كه حجيت ـ كه عبارتست از منجزيت و معذريت ـ خودش متفرع بر محرزيت است. شارع ابتدا بايد آن را طريق، محرز از واقع

https://old.fazellankarani.com/
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/75
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/64
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/41
https://old.fazellankarani.com/persian/lessons/category/39


و بعنوان حد وسط در اثبات قرار بدهد، بعد از اين است که مگوييم « هذا منجز و معذّر». به عبارت دير، اگر شارع اين اماره
را طريق نداند، چطور متواند آن را منجز و معذر بداند؟ اگر محرز از واقع نداند، جعل منجزيت و معذريت لغو است. اگر شارع

اماره را محرز از  واقع دانست، دير منجزيت و معذريت خود به خود و قهراً مترتب م‌شود و نياز به جعل ندارد.

اشال مرحوم شيخ انصاري و پاسخ آن

همچنين م‌فرمايد: ممن است مرحوم شيخ به ما اينطور بويد که شما م‌گوييد حم وضع حجيت يا طريقيت است؛ حال،
ما براى شما يك حم تليف درست م‌كنيم که منشأ اين حجيت يا منشأ اين وسطيت در اثبات است. آن حم تليف معنايش

اين است كه شارع آمده مؤدى را بمنزلة الواقع قرار داده است. مرحوم شيخ در كتاب رسائل بيان دارد كه ظاهراً اصل اين بيان،
كلام است كه مرحوم صاحب هداية المسترشدين ، صاحب حاشيه بر معالم بيان كرده است؛ و آن كلام اين است كه فراغ ذمه

يا برائت ذمه به ي از دو نحو است: 1) ملف آنچه را كه بعنوان حم واقع است، انجام دهد و 2) آنچه را كه به سبب جعل
شارع بعنوان واقع قرار داده شده است، انجام دهد. مضمون اوامر واقع، مراد اول و واقع مولا است و مضمون اوامر

ظاهري، مراد واقع به جعل شارع است؛ يعن احام و اوامر ظاهريه، به سبب جعل شارع مراد واقع شدهاند که اگر جعل
شارع نبود، دير مراد واقع نبودند.

مرحوم شيخ م‌فرمايد در مورد اوامر ظاهريه، ما م‌آييم حجيت را از يك حم تليف انتزاع م‌كنيم و آن اين که شارع آمده
مؤدى را بعنوان واقع قرار داده است. شارع گفته يجوز لك ان تنظر ال المؤدى بعنوان الواقع ؛ اگر شارع اين كار را نرده بود

و ما م‌خواستيم مؤدي را بعنوان واقع بدانيم، تشريع م‌شد. پس، از بيان شارع که به ما اجازه داده است، م‌آييم حجيت و
وسطيت در اثبات را انتزاع م‌كنيم. حال، بايد ببينيم مرحوم نائين از اين بيان مرحوم شيخ به چه صورت جواب مدهد؟

مرحوم نائين م‌فرمايد: به نظر ما اين بيان، بيان درست نيست؛ م‌فرمايد: اين كه ايشان مگويد شارع م‌آيد مؤدى را بعنوان
واقع قرار م‌دهد و م‌گويد يجوز لك ان تنظر بالمؤدى منزلة الواقع ، آيا عنوان خبرى دارد يا عنوان انشائ؟ اگر بوئيد که اين
بيان عنوان خبري دارد و خبر است، عقلائ نيست؛ معنا ندارد که شارع بيايد خبرى را به ما بدهد؛ چه اثرى بر اين خبر مترتب

است؟

پس، حتماً بايد انشاي باشد؛ اگر بخواهد انشائ باشد و مثلا واقعاً بويد اين خبر كه نماز ظهر را م‌گويد واجب است، م‌گويد
نماز ظهر واجب را جاى نماز جمعه واقع قرار بدهد، در اين صورت، تصويب لازم م‌آيد، همان تصويب معتزل. اگر شارع

بخواهد بويد نماز ظهر مؤداى اماره جاى همان نماز جمعه واقع است، تصويب لازم م‌آيد و تصويب هم كه قبلا بيان كرديم
اشال دارد. در انتها نيز به مرحوم شيخ مفرمايد: شما بالاخره دو راه بيشتر نداريد؛ يا بايد بويد نماز ظهر جاى نماز جمعه

گويد بالاخره عمل خارج‌ه مخواهد نماز ظهر جاى نماز جمعه باشد، بل‌ه شارع نمآيد؛ يا اين‌است و تصويب لازم م
خودت را مطابق با اين خبر قرار بده؛ که در اين صورت دوم، نتيجه‌اش اين است كه بين اماره و اصل فرق نيست. چون در

اصول عمليه هم ملف عملش را مطابق با مؤدا و مقتضاي اصل قرار مدهد.

پس، فرق بين امارات و اصول عمليه نشد. و اين مطالب همان است که در أجود التقريرات ذکر شده است و در فوائد الاصول
 نيامده؛ يعن در بحث جمع بين امارات و حم واقع. اما نسبت به بحث اصول تنزيليه که ببينيم چه نته‌اى در أجود دارند كه
در فوائد نيست. ـ(اما ابتدا به اين نته تذکر دهم که ي وقت ديدم ي از آقايان م‌گفت مرحوم نائين اصول عمليه را سه نوع

كرده است: اصول محرزه، اصول تنزيليه و اصول غير تنزيليه؛ گفتم: اشتباه فهميديد!، اصول محرزه و تنزيليه ي است و با هم
فرق ندارند.)ـ ايشان در اجود التقريرات، نسبت به اصول تنزيليه تقريباً همان نظرى را دارند كه در باب امارات بيان کردند؛ در

باب امارات فرمودند مجعول عبارت از وسطيت در اثبات است؛ در مورد اصول تنزيليه نيز همين را مفرمايند؛ در حال که



روز گذشته بيان کرديم ايشان در فوائد فرموده: در يك اصل تنزيل مثل استصحاب بايد ي از دو طرف را گرفت و طرف دير
را الغاء كرد؛ يعن بحث طريقيت و وسطيت در اثبات را در كتاب فوائد مطرح نردند؛ در حال كه در اجود التقريرات همان
راه كه در امارات ذكر شد را در اصول تنزيليه هم بيان مکنند، منتها م‌فرمايند اگر كس بپرسد كه فرق بين اماره و اصول

تنزيل چيست؟

فرق بين خبر واحد و استصحاب چيست؟ در پاسخ چند بيان دارند؛ يك بيان اين است كه در قطع طريق خصوصيت بنام
احراز وجود دارد که داراي دو جنبه است: يك جنبه انشاف واقع دارد که وقت چيزى را احراز كرديد واقع براى شما منشف
م‌شود؛ دومين جنبه اين است كه عمل خودتان را موافق با آنچه كه براى شما مشوف شده قرار م‌دهيد؛ وقت علم پيدا كنيد
خطر وجود دارد و در اين طريق هم واقع براى شما روشن شده، در عمل نيز در اين راه که خطر دارد وارد نمشويد. حال،

؛ همانطور كه قطع طريقشود مثل علم و قطع طريق‌كند، م‌شارع اماره را معتبر م امارات مربوط به شعبه اول است؛ وقت
براى شما واقع را مشوف م‌كند، اماره هم همينطور است. و اصول عمليه تنزيليه مربوط به شعبه دوم است، يعن عملتان در

عالم خارج بايد موافق با اين باشد.

سپس، م‌فرمايند: فرق بين اماره و اصل تنزيل، ي در اين است که ش در موضوع امارات اخذ نشده است اما در موضوع
م وضعكه اين ح ليفم تان تعقل يك حرش هم اين است که در باب امارات، اماصول تنزيليه اخذ شده است؛ فرق دي

وسطيت در اثبات، از آن انتزاع شود، نيست؛ اما در اصول تنزيليه امان تعقل هست؛ م‌فرمايند: در امارات معقول نيست كه
حجيت را از يك حم تليف انتزاع كنيم، اما در اصول تنزيليه اين ار متعقل است و همان بياي را که قبل از مرحوم شيخ نقل

كرديم، در اينجا نقل مکنند؛ در استصحاب، شارع كه م‌گويد بر همان يقين سابق باش و مؤدي را به منزله واقع قرار مدهد و
حجيت از اين حم تليف انتزاع م‌شود، اما در رابطه با اصل، دير مورد اصل مؤدي نيست و واقع من حيث العمل است.

لن ايشان در ادامه از اين فرق دوم عدول مکنند و مگويند: حق اين است که در اينجا نيز مانند امارات محال است يك حم
تليف داشته باشيم و نمتوانيم يك حجيت را از يك حم تليف انتزاع كنيم؛ به همان بيان گذشته كه مستلزم تصويب است.

ول بالاخره مرحوم نائين در اينجا مفرمايد مجعول در اصول تنزيليه وسطيت در اثبات است و در نتيجه بين مجعول در اصول
تنزيل با مجعول در امارات فرق نيست؛ بر خلاف بيانشان در کتاب فوائد الاصول که مگويند: مجعول در اصول تنزيليه

عبارت از جرى عمل است و نه وسطيت و طريقيت در اثبات. بحث بعدي در مورد کلام مرحوم نائين در اصول غير تنزيليه
است که انشاءاله روز شنبه عرض خواهيم کرد. والسلام. 


